# التراسا أألفرانية

في الأستِشِرَاق السِسُونِدِي



تأليف: الشيخ عصام هادي كاظم السعيدي

3 (9.1



سلسلة القرآن في الدّراسات الغربيّة الدّراسات العربيّة العرابية في الأستيت مرات السيت المسترات السيت ويذي



﴿ إِلَّا لَذِينَ آتَيْنَا هُمُ اللَّهِ مُ اللَّهِ مَا اللَّهُ اللّ

صدق الله العلي العظيم

# سلسلةالقِرآن في الدِّراسُات الغربيَّة



الشيخ عصام هادي كاظم السعيدي

السعيدي، عصام هادي كاظم، مؤلف

الدراسات القرآنية في الاستشراق السويدي / تأليف الشيخ عصام هادي كاظم السعيدي.-الطبعة الأولى.-النجف العراق: العتبة العباسية المقدسة، المركز الإسلامي للدراسات الاستراتيجية، 1442 هـ. = 2020.

272 صفحة ؛ 24 سم.-(سلسلة القرآن في الدراسات الغربية ؛ 3)

يتضمن ملاحق. يتضمن إرجاعات ببليوجرافية: صفحة 229-247.

النص باللغة العربية ؟ ومستخلص باللغة الإنجليزية.

ردمك: 9789922625744

1. القرآن-دفع مطاعن. 2. الاستشراق والمستشرقون-السويد. أ. العنوان.

LCC: BP130.1 . S25 2020

مركز الفهرسة ونظم المعلومات التابع لمكتبة ودار مخطوطات العتبة العباسية المقدسة



|    | مقدّمة المركزمقدّمة المؤلِّف                                               |
|----|----------------------------------------------------------------------------|
|    | التمهيد                                                                    |
|    | نظرة عامّة في الدراسات القرآنيّة والاستشراق السويدي                        |
|    |                                                                            |
| 23 | أُوّلًا: الدراسات القرآنيّة                                                |
| 26 | ثانيًا: الاستشراق                                                          |
| 32 | ثالثًا: الاستشراق السويدي                                                  |
|    |                                                                            |
|    | الفصل الأول                                                                |
|    | المباحث القرآنيّة عند المستشرقين السويديّين                                |
|    |                                                                            |
|    | المبحث الأول: الوحي القرآني من منظار الاستشراق السويدي                     |
| 46 | المطلب الأوّل: الوحي في اللغة والاصطلاح                                    |
| 48 | المطلب الثاني: أنواع الوحي                                                 |
| 50 | المطلب الثالث: مفهوم الوحي عند اليهود والنصارى                             |
| 51 | المطلب الرابع: ثبوت حصول الوحي لمحمد والمينة إثبات لآيات الأنبياء السابقين |
| 52 | المطلب الخامس: الوحي بمنظار الاستشراق السويدي                              |

المطلب السادس: بعض شبهاتهم والرد عليها

#### فهرس الكتاب

| المبحث الثاني: الإعجاز القرآني وآراء المستشرقين السويديين فيه           |
|-------------------------------------------------------------------------|
| المطلب الأوّل: الإعجاز لغةً واصطلاحًا                                   |
| المطلب الثاني: الإعجاز البياني                                          |
| المطلب الثالث: بلغاء العرب والإعجاز البياني                             |
| المطلب الرابع: أقوال العلماء في الإعجاز البياني                         |
| المطلب الخامس: أقوال المستشرقين السويديين في الإعجاز البياني            |
| المطلب السادس: الإعجاز الصوتي                                           |
| المطلب السابع: رأي المستشرقين السويديين في الحروف المقطّعة ومناقشتهم 84 |
|                                                                         |
| المبحث الثالث: مصدر القرآن الكريم في نظر المستشرقين السويديين           |
| المطلب الأوّل: مصدر القرآن الكريم                                       |
| المطلب الثاني: أقوال المستشرقين السويديين في مصدر القرآن الكريم         |
| المطلب الثالث: مناقشة شُبَه المستشرقين ومزاعمهم                         |
|                                                                         |
| المبحث الرابع: تفسير القرآن الكريم عند المستشرقين السويديين             |
| المطلب الأوّل: التفسير لغةً واصطلاحاً                                   |
| المطلب الثاني: نشأة علم التفسير ووجه الحاجة إليه                        |
|                                                                         |



# الفصل الثاني تاريخ القرآن بنظر المستشرقين السويديين

| المبحث الأول: نزول القرآن الكريم منظار المستشرقين السويديين                   |
|-------------------------------------------------------------------------------|
| المطلب الأوّل: الإنزال والتنزيل                                               |
| المطلب الثاني: أوّل ما نزل من القرآن الكريم                                   |
| المطلب الثالث: آخر ما نزل من القرآن الكريم                                    |
|                                                                               |
| المبحث الثاني: المكي والمدني برؤية الاستشراق السويدي                          |
| ا <b>لمطلب الأوّل:</b> نظريات المكي والمدني                                   |
| المطلب الثاني: الفائدة المترتبة على معرفة المكي والمدني                       |
| المطلب الثالث: خصائص السور المكية والمدنية                                    |
| المطلب الرابع: رأي المستشرقين السويديين في المكي والمدني ومناقشتهم 125        |
|                                                                               |
| المبحث الثالث: السور القرآنية ومتعلِّقاتها بمنظار الاستشراق السويدي           |
| المطلب الأول: السورة لغةً واصطلاحًا                                           |
| المطلب الثاني: تسمية السورة                                                   |
| المطلب الثالث: ترتيب السور                                                    |
| المطلب الرابع: تقسيم سور القرآن الكريم                                        |
| المطلب الخامس: رأي المستشرقين السويديين في تسمية السور وترتيبها ومناقشتهم 140 |

| منه 145 | المبحث الرابع: جمع القرآن الكريم وموقف المستشرقين السويديين    |
|---------|----------------------------------------------------------------|
| 147     | المطلب الأوّل: معاني جمع القرآن                                |
| 157     | المطلب الثاني: رأي المستشرقين السويديين في جمع القرآن ومناقشته |
| 164     | المطلب الثالث: لفظ القرآن                                      |
| 166     | المطلب الرابع: تسمية القرآن عند المستشرقين السويديين           |
| 167     | المطلب الخامس: مناقشة المستشرقين السويديين                     |

# الفصل الثالث ترجمة القرآن الكريم عند المستشرقين السويديين

| 173                  | المبحث الأول: الترجمة وأنواعها                        |
|----------------------|-------------------------------------------------------|
| 176                  | المطلب الأوّل: الترجمة لغةً واصطلاحًا                 |
| 176                  | المطلب الثاني: أنواع الترجمة                          |
| 177                  | أولاً: الترجمة الحرفية                                |
| 177                  | ثانيًا: الترجمة اللفظية                               |
| 178                  | <b>ثالثًا:</b> الترجمة التفسيرية (المعنوية)           |
|                      |                                                       |
| 179                  | المبحث الثاني: حكم الترجمة                            |
| 181                  | المطلب الأوّل: هل يترجم الوحي الإلهي بعبارات بشرية؟   |
| 182                  | المطلب الثاني: الترجمات بين الرفض والقبول             |
| لة القرآن الكريم 183 | المطلب الثالث: آراء فقهاء المذاهب الإسلامية بشأن ترجم |
| 187                  | المطلب الرابع: الشروط الواجب توافرها في المترجم       |



| المبحث الثالث: أهداف ترجمة القرآن الكريم إلى اللغات الأجنبية ودوافعها189 |
|--------------------------------------------------------------------------|
| المطلب الأوّل: لماذا ترجم الغربيون القرآن الكريم إلى لغاتهم؟             |
| المطلب الثاني: نبذة عن ترجمات القرآن الكريم                              |
| المطلب الثالث: ترجمات المستشرقين                                         |
| المطلب الرابع: تقويم ترجمات المستشرقين                                   |
|                                                                          |
| المبحث الرابع: ترجمات المستشرقين السويديين للقرآن الكريم                 |
| المطلب الأوّل: ترجمة القرآن الكريم إلى اللّغة السويدية                   |
| المطلب الثاني: نماذج من ترجمات المستشرقين السويديين                      |
|                                                                          |
| النتائج والتوصيات225                                                     |
| ثبت المصادر والمراجع                                                     |
| الملحق الأول                                                             |
| الملحق الثانيا257                                                        |
| الملخص باللغة الانجليزيةا                                                |

#### بسم الله الرحمن الرحيم

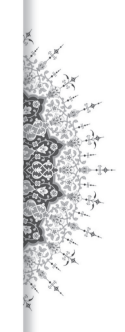
الحمد لله ربّ العالمين، الذي أنزل القرآن هدىً للأوّلين والآخرين، وصلّى الله على سيّدنا محمّد وآله الطيبين الطاهرين ملاذ المهتدين وعصمة الخلق أجمعين، وعلى صحبه الميامين المنتجبين، ومن اتبعهم إلى يوم الدّين.

لا يخفى أنّ المدارس الاستشراقيّة تصنّف على أسسٍ متنوّعةٍ، ومن ذلك التصنيف الجغرافيّ؛ فنتحدّث عن الاستشراق الفرنسيّ، والألمانيّ، والإنجليزيّ، والأمريكيّ،...

والبحوث عن هذه المدارس لا تزال تستأثر بالأهميّة والمتابعة، فلا جدال أنّ الانتماء لوطن ما، أو لمجال جغرافيّ أو إقليميّ محدّد، يمليان محدّدات تاريخيّة، وحضاريّة، وأحيانًا نفسيّة وشعوريّة، تؤثّر على جهود المستشرقين وأعمالهم. لذا، لا تغيب عن الباحثين السمات المشتركة التي طبعت كلّ مدرسة من هذه المدارس الاستشراقيّة، وهذا لا يلغي طبعًا خصوصيّة كلّ مستشرق بعينه، وقدرته على التميّز والفرادة والخروج عن هذا النمط العامّ.

ومن المدارس الاستشراقيّة الأوروبيّة المهمّة، التي لم تنل حظًا وافرًا من الاهتمام والبحث: المدرسة السويديّة.

فالعلاقات بين البلاد الاسكندنافيّة التي تشكّل السويد جزءًا منها ـ لم تنفصل السويد؛ إلا مع تأسيس المملكة السويديّة في القرن 14م ـ ، وبين البلدان الإسلاميّة، لها تاريخ عريق ومتجذّر؛ فمنذ عصر الدولة العبّاسيّة كان هناك تبادل تجاريّ وحضاريّ، حتى في زمن سيطرة القراصنة على تلك البلاد النائية. وقد تحدّث الرحّالة عبد الله بن حرداذبة (820-912م) الذي عاش في



# -- الدِّراسَانُ الْفِرَانِيَّة فِي الأَسِيْشِرَاق السِّنُويْدِي ﴿



زمن المأمون العبّاسيّ في كتابه (المسالك والممالك) عن الفايكنج المواطنيين الأصليّين لتلك البلاد، وأورد أوصافهم وصفات نسائهم، وأسلحتهم والمواد التي يتاجرون بها...

وكذلك كانت لتلك البلاد علاقة مع الغرب الإسلاميّ، وخاصّة الأندلس التي استقطبت الكثير من طلاب تلك البلاد الذين شدّوا الرحال إليها؛ طلبًا للعلم، ودراسة للاهوت الإسلاميّ، والطبّ، والهندسة، وسائر العلوم التي كانت تدرَّس في جامعات الأندلس. ومع سقوط الأندلس (888هـق/ 1492م)، تصاعد الاهتمام اللاهوتيّ في جامعاتهم الأمّ التي أسّسوها؛ كجامعة أوبسالا التي تعدّ أقدم جامعة في السويد والبلاد الاسكندنافيّة، وقد تأسّست عام 1477م.

وفي العصور الحديثة لم تنقطع العلاقة مع العالم الإسلاميّ، فقد قام الكثير من المستشرقين السويديّين برحلات إلى الشرق؛ للتعرّف على هذه البلاد وتاريخها وتراثها...

هذه الجذور التاريخيّة بين السويد والشرق الإسلاميّ، طغى عليها الطابع الحضاريّ والتجاريّ والثقافيّ، الذي ظلّ إلى حدًّ بعيدٍ عييّز علاقة السويد ببلاد الإسلام؛ ما أضفى على الاستشراق السويديّ ميزةً محتملةً؛ وهي: خلوّه من النزعة الاستعماريّة وعِقَد الهيمنة. ولكنْ إلى أيّ مدى تخلّص المستشرقون السويديّون في عموم دراساتهم؛ وفي دراساتهم القرآنيّة بالخصوص، من هذه الآفة المستشرية؟!

والكتاب الذي بين أيدينا هو دراسة أكاديمية (رسالة ماجستير في الشريعة والعلوم الإسلامية مقدّمة من قِبل الباحث إلى كليّة الفقه في جامعة الكوفة بإشراف الأستاذ الدكتور حكمت عبيد حسين الخفاجي)، وهي تعدّ بحقّ محاولة جريئة من الباحث، مع قلّة المصادر وندرتها، وعدم توفّر دراسات المستشرقين السويديّين باللغة العربيّة.

وقد اقتحم الباحث هذا الغمار، وبذل جهودًا في ترجمة النصوص، وحاول أنْ يقدّم قراءةً علميّةً موضوعيّةً في تقويم أعمال أشهر المستشرقين السويديّين حول القرآن؛ تاريخًا، وتفسيرًا، وترجمةً.

والمركز، إذ يقوم بنشر هذا الكتاب ضمن سلسلة (القرآن في الدراسات الغربيّة)، يضع بين يدى القارئ أبرز الملاحظات والتوصيات التي تساعده على الإحاطة أكثر بالمشروع:

أولاً: تشكّل الدراسة عملًا مميّزًا وإضافةً نوعيّةً للمكتبة الاستشراقيّة، وخاصّة مع ندرة البحوث في هذا المجال.



ثانيًا: لقد حافظنا في الكتاب على بنية الرسالة (نالت درجة جيّد جدًّا)، التي تميّزت بالانضباط الأكاديميّ؛ خاصّة على مستوى: التقسيم، والفهرسة، والمنهجية...

ثالثًا: في صياغة الرسالة، اكتفينا بالمعالجات الضروريّة؛ كما تفرضه القواعد اللغويّة وسلاسة التراكيب، وحسن الأسلوب، لذلك حافظنا ما أمكن على النصوص السويديّة المترجّمة إلى العربيّة، ولكنْ اضطررنا للتدخّل المحدود في صياغة بعض الموارد.

رابعًا: سعينا لعدم المساس بمنهجيّة الباحث ومعالجاته لإشكالات البحث وأسئلته، مع ضرورة الإشارة إلى مجموعة من المباحث المهمة التي لم تعالجها الرسالة؛ منها: غياب الطرح الواضح لمدرسة الاستشراق السويديّ من زاوية تاريخيّة، والخلط في موضوع ترجمة القرآن: بين جواز ترجمة القرآن وبين قراءة القرآن مترجمًا في الصلاة، وعموميّة التوصيات...

خامسًا: إنّ نشر المركز لهذا العمل؛ بوصفه عملًا تأسيسيًّا في نقد هذه المدرسة المغمورة، يستبطن دعوة للباحثين للاهتمام أكثر بهذه المدرسة الاستشراقيّة المغمورة ومثيلاتها؛ وبالخصوص في مجال الدراسات القرآنيّة.

سادسًا: من المحاور الأساس التي ندعو الباحثين الراغبين في التعمّق بدراستها في مجال الاستشراق السويديّ عمومًا، والدراسات القرآنيّة خصوصًا: تجاوز النقد الموضعيّ الذي ركّزت عليه هذه الرسالة، وإبراز النقد المنهجيّ؛ بتسليط معاول التحليل والنقد على مناهج المستشرقين السويديّين في دراسة القرآن، والتي اقتبسوها من روح الاستشراق الكليّة المهيمنة على المستشرقين؛ إلا ما ندر منهم.

ختامًا نرجو أنْ يجد القرّاء الأعزاء في هذا العنوان الجديد الفائدة المرجوّة، والانتظارات المأمولة.

والحمد لله ربّ العالمين المركز الإسلاميّ للدراسات الاستراتيجيّة



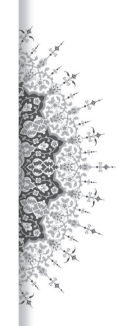
#### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله الذي أنزل أحسن الحديث، آيات محكمات مفصّلات من لدنه، ألقاه في قلب أشرف المخلوقات، وميّز خاتمهم أن جعل معجزته باقيةً خالدةً، ومهيمنةً على سائر الكتب كلّها، وناسخةً لها، وأفضل الصلاة وأزكى التسليم على سيّدنا ومولانا محمد المبعوث رحمة للعالمين، وعلى آله الطيبين الطاهرين، وأصحابه المنتجبين ومَن والاهم بإحسان واتبع هداهم إلى قيام يوم الدين.

أمّا بعدُ: فتُعدّ الدراسات الاستشراقيّة التي تبحث في القرآن الكريم وعلومه سلاحًا ذا حدّين؛ لأنّ الباحث في دراسته لها على خطرين:

الأوّل: مهما كان الباحث ملتزمًا، لا بدّ من أن يكون حذرًا في أحكامه؛ لأنّه يتعامل مع كتاب قد أملاه ربّ الأرباب على قلب لبّ الألباب سيّدنا محمّد الله المنافقة.

والثاني: الجرأة على هذا الكتاب من قبل معظم المستشرقين غير آبهين ولا ملتزمين بموضوعيّة البحث العلميّ ونتائجه، فجاءت هذه الدراسة للبحث في الدراسات القرآنيّة للمستشرقين السويديّين واضعة نصب عينيها الحيادية والموضوعية والإنصاف للجهود غير المنحازة ـ إن وجدت في هذه الدراسات ـ التي قام بها هؤلاء المستشرقون، وإماطة اللثام عن دراستهم للقرآن الكريم التي لم تر النور في الوطن العربي ـ بحسب استقراء الباحث ـ مبيّنة مواطن الإصابة والخلل فيها، من خلال مناقشة موضوعيّة حياديّة، وهذا ما ستثبته الدراسة في فصولها ومباحثها.





## الدِّراسَانُ الْعَرَانِيَّة في الأستِيْدَرَاق السِّنُونِدِي 🌣

#### أهميّة الموضوع:

بفضل جهود الباحثين الذين تناولوا الدراسات الاستشراقية تمّ التعرّف على ما قيل عن القرآن الكريم، وعن الرسول المسلمين في كتابات المستشرقين، ولكن هناك دراسات الكريم، وعن الرسول البيرية البيري الباحثين حتى هذا الوقت، ومن ذلك الدراسات الاستشراقية السويدية التي ظلّت مغمورة، ولم تسلّط عليها الأضواء إلاّ لمامًا، خاصّة الدراسات القرآنية منها.

#### سبب اختيار الموضوع:

إنّ الدراسات التي تناولت الاستشراق عالجت مدارس عدّة، من أهمّها: المدرسة الفرنسية، والإنجليزية، والألمانية. وبقيت دراسات استشراقية مضمرة لم تر النور في دراساتنا للاستشراق، ومن هذه الدراسات هي الدراسات الاستشراقية في الدول الإسكندنافيّة؛ وخصوصًا الدراسات السويديّة، فاخترت لبحثي الدراسات الاستشراقيّة السويديّة، خاصّة وأنّ الدّافع الاستعماري للباحثين السويديين لن يكون قويًا كما هو الحال في بعض المدارس الاستشراقية الأوروبية، كما أنّ الطابع العلماني للدولة يضعف الدافع الديني لدى المستشرقين الذين كانوا في الغالب من الأكادعيّن، لا من رجال الدين.

#### أهداف الدراسة:

من أهداف هذه الدراسة:

- 1ـ بيان حقيقة الاستشراق السويدي وأهدافه ودوافعه.
- 2ـ التعرّف على الدراسات القرآنية السويدية وتقوعها.
- 3ـ رفد الدراسات القرآنية بدراسة استشراقية قرآنية جديدة.
  - 4 الدفاع عن القرآن الكريم ورسوله والنَّيَّاءُ.
- 5ـ تصنيف المستشرقين السويديين في دراستهم للقرآن ونبى الإسلام إيجابًا وسلبًا.

# -

#### الصعوبات والمعوقات التي واجهت الدراسة:

لقد واجهت هذه الدراسة مجموعة من المعوقات والصعوبات، ولكن بعد التوكّل على الله والاستعانة به عز وجل، تم تذليل تلك الصعوبات والتغلّب عليها، وأُولى تلك الصعوبات كانت ندرة المصادر العربية التي تناولت الاستشراق السويدي بشكل عام، بل انعدام أيّ دراسةٍ متخصّصةٍ تناولت الاستشراق السويدي بشكل عامّ ـ بحسب استقراء الباحث ـ فضلًا عن الدراسات التي تناولت الدراسات القرآنيّة في الاستشراق السويدي، سوى بحث الدكتور عبد الحق التركماني؛ بعنوان (شخصيّة الرسول)، في كتاب (محمد حياته وعقيدته) للمستشرق السويدي (تور أندريه)، أو بعض الدراسات المختصرة والمتفرّقة؛ لذلك كان اعتماد الباحث على المصادر الأجنبية ـ كتبًا ومواقعَ إلكترونيةً ـ وهنا ظهرت مشكلة اللغة؛ ما ألجأ الباحث إلى ترجمة هذه المصادر على أيدى مترجمين متخصّصين في اللغة السويدية.

كما واجهت الباحث صعوبات أُخرى، وهي ترجمة حياة المستشرقَين السويديَين المذكورين في هذه الدراسة؛ بسبب ندرة المصادر التي تترجم حياتهم ومحدوديّتها.

ومن الصعوبات التي اعترضت العمل عدم توفّر الدراسات الاستشراقية السويديّة حتى في السويد نفسها، كما شهد بذلك الأساتذة العراقيين المتخصّصين المقيمين هناك، والذين استعنّا بهم للحصول على مواد البحث، ولم تكن تلك الوثائق متاحة إلا في مكتبات الجامعات؛ ما ألجأنا إلى تصوير هذه الكتب إلكترونيًا، فكلّف ذلك جهدًا ووقتًا إضافيّين إلى جانب أعباء الترجمة من السويديّة إلى العربيّة وتعقيداتها، وقد تطلّب هذا المسار بين تصوير الكتب وترجمتها ودراستها شهور عدّة.

اعتمدت هذه الدراسة على المصادر السويديّة؛ وهي: كتاب (القرآن) للمستشرق السويدي (كارل يوهان تورنبيرغ)، وترجمة القرآن للمستشرق السويدي (كارل فلهلم زتّرستين)، وكتاب (الإسلام وفق القرآن) للمستشرق السويدي (كريستر هيدين)، وكتاب (محمد حياته وعقيدته) للمستشرق السويدي (تور أندريه)، وكتاب (ترجمة القرآن الكريم) للدبلوماسي السويدي (محمد كنوت برنستروم)، وكتاب (قرآن مجيد) للدكتور قانيتا صدّيق.

# 🛶 - الدِّراسَا تُسَالِعَ آئِيَة في الأسِيْشِرَلِق البِسُويْدِي



وعلى مجموعة من المصادر التي تناولت الاستشراق بشكل عام، وكتب التفسير، وعلوم القرآن الكريم، وما سواها ممّا له صلة بهذه الدراسة.

#### الدراسات السابقة:

حسب تتبّع الباحث واستقصائه، لا توجد دراسة عامّة عن الاستشراق السويدي، ولا دراسة خاصّة بالقرآنيات في الاستشراق السويدي في العراق، بل في الوطن العربي. وما وصلت له يد الباحث بعد استقرائه، بحث قدّمه الدكتور عبد الحق التركماني ـ رئيس مركز البحوث الإسلامية في السويد ـ في المؤتمر الدولي نبي الرحمة محمد (صلّى الله عليه وسلم)، الذي نظمته الجمعيّة العلميّة السعوديّة للسنّة وعلومها بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية في الرياض سنة 1431هـ، الذي تناول فيه شخصيّة الرسول الكريم فقط في كتاب (محمد حياته وعقيدته) للمستشرق السويدي تور أندريه، وبعض المقالات في شبكة المعلومات العالميّة.

#### منهجيّة البحث:

اعتمدت الدراسة المنهج الاستقرائي التحليلي النقدي، فبعد عرض آراء المستشرقين السويديين في موضوعات الدراسة، تحلّل أقوالهم وتناقشها، ثمّ تنقد نقدًا موضوعيًّا.

وأمّا ضوابط الاقتباس المعتمدة، فكانت على النحو الآتي:

- 1ـ الآيات التي ذكرت في هذه الدراسة كانت مشكّلة بالرسم القرآني.
  - 2ـ تخريج الآيات والأحاديث وأقوال العلماء من مظانّها.
- 3ـ اعتمدت الدراسة في توثيق المعلومات في الحاشية على الطريقة المنهجية المعروفة.

4ـ استعملت الدراسة بعض الاختصارات في الحاشية وفي ثبت المصادر والمراجع وغيرها من قبيل: ) ظ، أي: ينظر)، و(ط، أي: الطبعة)، و(مط، أي: المطبعة)، و(تح، أي: تحقيق)، وغيرها. وجاءت خطّة البحث في هذه الدراسة مقسّمة إلى: مقدّمة، وتمهيد، وثلاثة فصول، وخامّة،



وثبت المصادر والمراجع. وأردفت الدراسة بملحقين، ثمّ ملخّصًا باللّغة الإنجليزيّة.

احتوى التمهيد بعنوان (نظرة عامّة في الدراسات القرآنية والاستشراق السويدي) على ثلاثة عناصر: الأوّل: بيّن معنى الدراسات القرآنية وما تتضمّنه من مباحث قرآنية سواء في علوم القرآن أو في تفسيره، والثاني: تناول الاستشراق تعريفًا، وتاريخًا، ومراحل، ودوافع، وأهدافًا، وأمّا الثالث: فقد حوى بداية نشأة الاستشراق السويدي، ومميزاته، وفئات مستشرقيه، ودوافعه، ووسائله (المكتبات، الجامعات، الجمعيات...).

وجاء الفصل الأوّل بعنوان (المباحث القرآنيّة عند المستشرقين السويديين) في أربعة مباحث أوّلها: الوحي القرآني بمنظار المستشرقين السويديين، وثانيها: الإعجاز القرآني وآراء المستشرقين السويديين فيه، وثالثها: مصدر القرآن الكريم في نظر المستشرقين السويديين، ورابعها: تفسير القرآن الكريم عند المستشرقين السويديين.

وخُصّص الفصل الثاني لتاريخ القرآن بنظر المستشرقين السويديين، فتضمّن الأبحاث الآتية: الأوّل: في نزول القرآن الكريم من منظار المستشرقين السويديين، والثاني: المكيّ والمدنيّ برؤية الاستشراق السويدي، والثالث: السّور القرآنيّة ومتعلّقاتها في رؤية الاستشراق السويدي، والرابع: جمع القرآن وموقف المستشرقين السويديين منه.

وعالج الفصل الثالث ترجمة القرآن الكريم عند المستشرقين، وقد قُسّم إلى أربعة مباحث أيضًا، الأوّل منها: الترجمة وأنواعها، والثاني: تطرّق إلى حكم الترجمة، والثالث: بيّن أهداف ترجمة القرآن الكريم إلى اللّغات الأجنبيّة ودوافعها، واختتمها الرابع: بترجمات المستشرقين السويديين للقرآن الكريم.

وفي الخامّة أوردت النتائج التي توصّلت إليها الدراسة، مع ذكر بعض التوصيات والمقترحات.

وقد ألحق بالدراسة ملحقان، تضمّن الأوّل منهما: توثيقًا لأهمّ الكتب السويدية التي كانت محور الدراسة، وهي ستة كتب (صورة الصفحة الأولى لكلّ كتاب، وتعريف مقتضب له).

واحتوى الملحق الثاني: أهمّ المباحث القرآنية التي وردت في هذه الكتب الستة.

# 💨 🗢 الدِّراسَا شَالْعِرَانِيَة في الأستِيْدَرَاق البِينُويْدِي



وعودًا على بدء أكرّر حمدي وشكري لله تعالى وصلاتي وسلامي على رسوله وأهل بيته الكرام لإتمام هذه الدراسة، فما كان فيها من خير فهو من عند الله تعالى، وما كان من خطأ وزلل فمن الباحث، واضعًا هذا الجهد بين يدي القرّاء للاستزادة من آرائهم القيّمة المقوّمة والرافعة للزلل والنقص، الذي لم يُعصم منه سوى مَن عصمهم الله تعالى الله على الل

وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين والصلاة والسلام على أكرم بريّته وآله الطاهرين.

# التمهيد

# نظرة عامّة في الدراسات القرآنية والاستشراق السويدي



#### أُولًا: الدراسات القرآنية

أ ـ علوم القرآن.

ب ـ علم التفسير.

ثانيًا: الاستشراق

أ. الاستشراق لغةً واصطلاحًا.

ج ـ تاريخ الاستشراق.

د ـ مراحل الاستشراق وأطواره.

ه\_\_ دوافع الاستشراق.

و\_ أهداف الاستشراق.

ثالثًا: الاستشراق السويدي

أ ـ تاريخ نشأته.

ب ـ مميزاته.

ج \_ فئات المستشرقين.

د ـ دوافع الاستشراق السويدي.

ه\_ \_ وسائل الاستشراق السويدي.

#### أُوِّلًا: الدراسات القرآنيّة

القرآن الكريم هو المصدر الأوّل والأصيل للتشريع الإسلامي الذي ﴿ لَا يَأْتِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ مَّ مَزِيلٌ مِّنْ حَكِيمٍ حَمِيمٍ ﴾ [سورة فصلت، الآية 42]، ولا يتطرّق الشك إلى أيّة آية من آياته، ينسخ المصادر السماوية الأخرى ولا تنسخه، ويُحتجّ به على ما عداه ولا يُحتجّ عليه؛، فهو «مفجّر العلوم ومنبعها، ودائرة شمسها ومطلعها، وأودع فيه سبحانه وتعالى علم كلّ شيء، وأبان فيه كل هدْي وغي»[1].

وهو سند الإسلام الحيّ، ومعجزته الباقية، الذي تحدّى ولا يزال يتحدّى به جموع البشرية \_ في نداء صارخ \_ لو تستطيع أن تأتي جثله، لكنّها \_ بكلّ صراحة وضراعة \_ تعترف بعجزها المستمرّ مع كرّ العصور، تصديقًا لقوله تعالى: ﴿ قُل لَينِ ٱجْمَعَتِ ٱلْإِنسُ وَٱلْجِنُّ عَكَىٓ أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَلَا ٱلْقُرْءَانِ لَا يَأْتُونُ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَاكَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا ﴾ [سورة الإسراء، الآية88][1].

والدراسات القرآنية: هي الأبحاث التي تهتم بكلّ ما يتصل بالقرآن الكريم. التي كانت وما زالت محط أنظار المسلمين واهتمامهم منذُ العهد الأوّل إلى يومنا الحاضر، فكان المسلمون في عهد النبي وربي النبي وربي القرآن ويفهمون مقاصده، وما أشكل عليهم يرجعون فيه إلى النبي وربي النبي وربي وكان ذلك يؤخذ النبي وربي وكان ذلك يؤخذ بالتلقين والمشافهة، وبعد انتقال النبي وربي إلى الرفيق الأعلى، أخذ على عاتقه أمير المؤمنين على بن أبي طالب و الله تعالى الله في مصحف، اشتمل على تفسير آيات الله وبيان علومه [1]، قام المسلمون بجمع القرآن في مصحف موحّد أيام الخليفة الثالث.

<sup>[1]-</sup> السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر (ت: 911هـ): الإتقان في علوم القرآن، تح: محمد سالم هاشم، ط 2، بيروت، نشر دار الكتب العلمية، 1428هـ ـ 2007م، (مقدمة المؤلف) ص7.

<sup>[2] -</sup> ظ: معرفة، محمد هادي (ت:1423هـ): التمهيد في علوم القرآن، ط 2 (مزيدة ومنقحة)، مط/ ستاره، 2009م، ج1، ص11.

<sup>[3]-</sup> ظ: المتقي الهندي، علي بن حسام (ت: 975هـ): كنز العمال، ضبط وتفسير: الشيخ بكري حياني، تصحيح وفهرسة: الشيخ صفوة، لا ط، بيروت، مؤسّسة الرسالة، 1409هـ/ 1989م، ج2، ص588.

# 🍑 – الدِّراسَاتُ الْعِرَانِيَّة في الأستِيْدَرَاق البِينُويْدِي 🏎



وبعد أن مضت السنون على وفاة النبي المسلمين وبين نبيّهم، نشأت حركة بين صفوف المسلمين تهدف إلى تدوين العلوم المتعلّقة بالقرآن الكريم وضبطها وصونها من التزييف والتحريف، وقامت هذه الحركة بتدوين العلوم المتعلّقة بالقرآن الكريم والسنّة النبوية، بعد أن كان التدوين ممنوعًا، والتراث حافل بكتابات أوائل الصحابة والتابعين الذين قيّدوا تلك العلوم المتعلّقة بالقرآن الكريم، وهكذا استمرّ الحال إلى يومنا هذا باهتمام المسلمين بالدراسات القرآنية أو البحوث المتعلّقة بكتاب الله تعالى من ناحية أحوال النصّ القرآني كتابةً وقراءةً ومعنّى [1].

وتتضمّن الدراسات القرآنية:

#### أ ـ علوم القرآن:

#### تعريف مصطلح علوم القرآن:

عرّفه محمد هادي معرفة (ت:1423هـ) بـ: «مصطلح خاصٌ لمجموعة مباحث دارت حول مختلف شؤون القرآن الكريم، لغاية معرفة هذه الشؤون معرفة فنيّةً وفق أصول وضوابط»<sup>[2]</sup>. ويذهب صبحي الصالح إلى أنّ المراد من مصطلح علوم القرآن هو «مجموعة من المسائل يبحث فيها عن أحوال القرآن الكريم من حيث نزوله وأدائه وكتابته وجمعه وترتيبه في المصاحف وتفسير ألفاظه وبيان خصائصه وأغراضه» [3].

ويرى منّاع القطان أيضًا أنّه: «العلم الذي يتناول الأبحاث المتعلّقة بالقرآن من حيث معرفة أسباب نزوله، وجمع القرآن وترتيبه، ومعرفة المكي والمدني، والناسخ والمنسوخ، والمحكم والمتشابه، إلى غير ذلك ما له صلة بالقرآن»[4].

<sup>[1]-</sup>ظ: أبوشهبة، محمد بن محمد: المدخل لدراسة القرآن الكريم، ط 3، الرياض، دار اللواء للنشر والتوزيع، 1407هـ/1987م، ص15.

<sup>[2]-</sup> معرفة، محمد هادى، التمهيد في علوم القرآن، م.س، ج1، ص15.

<sup>[3]-</sup> الصالح، صبحى: مباحث في علوم القرآن، ط 10، بيروت، دار العلم للملايين، 1977م، ص10.

<sup>[4]-</sup> القطان، منّاع: مباحث في علوم القرآن، ط 7، مصر، مكتبة وهبة، ص11.



#### تاريخ علوم القرآن:

اشتغل كبار الصحابة والتابعين منذُ العهد الأوّل في البحث عن مختلف جوانب القرآن الكريم، من حيث قراءته وتجويده، وأسباب نزوله، وغيرها من العلوم المتعلّقة بالقرآن الكريم، وبعد مجيء عصر التدوين ألّف يحيى بن يعمر (ت:89هـ) في القراءات، وجاء من بعده الحسن بن أبي يسار البصري (ت:110هـ) كتب في عدد آي القرآن، ثمّ كتب عبد الله بن عامر اليحصبي (ت:118هـ) في اختلاف مصاحف الشام والحجاز والعراق، وفي القرن الثاني ألّف مجموعة من التابعين كتبًا اختصّت بالناسخ والمنسوخ، ومعاني القرآن، والآيات المتشابهات، والوقف والابتداء، والوجوه والنظائر، وما سواها، فكان أوّل مَن كتب بالناسخ والمنسوخ هو محمد بن عبد الرحمن السدي الكبير (ت:128هـ)، كما أنّ أبان بن تغلب (ت:141هـ) ألّف في معاني القرآن، وكذلك ألّف بالقراءات، وكتب محمد بن السائب (ت:146هـ) في أحكام القرآن، وألّف تلميذ أبان بن تغلب موسى بن هارون المتوفى تقريبًا (170هـ) في الوجوه والنظائر [1].

فمنذُ الصدر الأوّل وإلى أيّامنا هذه تنوّعت الكتابة في موضوعات هذا الكتاب العزيز، بل ازدهر زمننا الحاضر بأنواع العلوم والمعارف الإسلامية المختصّة بدراسة القرآن الكريم.

#### ب ـ علم التفسير <sup>(\*)</sup>:

المراد منه «هوعلم نزول الآية وسورتها وأقاصيصها، والإشارات النازلة فيها، ثمّ ترتيب مكيّها ومدنيها، ومحكمها ومتشابهها، وناسخها ومنسوخها، وخاصها وعامها، ومطلقها ومقيدها، ومجملها ومفسّرها»[2].

وعُرّف أيضًا بـأنّه: العلم الذي يُبحث من خلاله في القرآن الكريم عن دلالة مراد الله تعالى بحسب الطاقة البشرية<sup>[3]</sup>.

<sup>[1]-</sup> ظ: معرفة، محمد هادى، التمهيد في علوم القرآن: 16/1 ـ 17.

<sup>[2](\*)</sup> بناءً على القول بالشمول والعموم أدخلنا علم التفسير تحت نطاق الدراسات القرآنية.

<sup>()</sup> الزركثي، محمد بن بهادر: البرهان في علوم القرآن، تح: مصطفى عبد القادر عطا، ط 1، بيروت، منشورات محمد علي بيضون، دار الكتب العلمية، 2007م، ج2، ص91.

<sup>[3]-</sup> ظ: الزرقاني، محمد عبد العظيم (ت: 1367هـ): مناهل العرفان في علوم القرآن، تح: فواز أحمد زمرلي، ط 1، بيروت، دار الكتب العربي، 1995م، ج2، ص6.

# -

# - الدِّراسَانُ الْفِرَانِيَّة فِي الأَسِيْسِرَانَ السِسُونِي وَ

#### ثانيًا: الاستشراق:

#### أ ـ الاستشراق لغةً:

استشرقَ يستشرقُ، استشراقًا، فهو مُستشرق، فالاستشراق مصدر جاء من الفعل السداسي المزيد (استشرقَ) ومعناه: طلب الشرق، ووزنه هو (استفعال)، وأصله من الفعل الثلاثي المجرد (شَرَقَ)، فزيدت عليه ثلاثة أحرف وهي: الألف، والسين، والتاء، كما في استخرج، استرحم.

و«الشرق خلاف الغرب، والشروق كالطلوع، وشرق يشرق شروقًا، ويقال لكلّ شيء طلع من قبل المشرق»[1].

«( شَرَقَ ) الشين والراء والقاف أصل واحد يدلّ على إضاءة وفتح من ذلك شرقت الشمس إذا طلعت وأشرقت إذا أضاءت»<sup>[2]</sup>. و«شرِّقوا: ذهبوا إلى الشْرَّق أَو أتوا الشرق، وكلّ ما طلَع من المشرق فقد شَرَّق»<sup>[3]</sup>. وما تقدّم بيانه في معرفة أصل لفظة الاستشراق في معاجم اللغة يتبيّن أنّها تدلّ على جهة الشرق، أو طلب تلك الجهة كما أشار ابن منظور بقوله: شرّقوا: ذهبوا إلى الشرق.

#### ب ـ الاستشراق اصطلاحًا:

اختلف الباحثون كثيرًا في المراد من مصطلح الاستشراق، وأخذت تعريفاتهم اتجاهاتٍ متعددةً تبعًا لموقفهم منه، فيرى بعضهم أنّه ميدانٌ علميٌّ من ميادين الدراسة والبحث، ويتّجه آخرون إلى اعتباره مؤسّسةً غربيّةً ذات أهدافٍ متعددةٍ، في حين يرى بعض الباحثين أنّه ظاهرةٌ طبيعيّةٌ تولّدت عن حركة الصّراع بين الشرق والغرب أو بين الإسلام والمسيحيّة، وباستعراض بعض التعريفات يمكن أن نتبيّن هذه الاتّجاهات في مفهوم الاستشراق [4]:

1 «الاستشراق هو المؤسّسة المشتركة للتعامل مع الشرق بإصدار تقريرات حوله، وبوصفه

<sup>[1]-</sup> الفراهيدي، الخليل بن أحمد (ت:175هـ): كتاب العين، تح: مهدي المخزومي وإبراهيم السامرائي، ط 2، مؤسّسة دار الهجرة، 1410هـ، ج5، ص38.

<sup>[2]-</sup> ابن فارس، أحمد (ت:395هـ): معجم مقاييس اللُّغة، تح: عبد السلام محمد هارون، لا ط، مكتبة الإعلام الإسلامي، 1404هـ ج3، ص264.

<sup>[3]-</sup> ابن منظور، محمد بن مكرم (ت:711هـ): لسان العرب، لا ط، بيروت، دار صادر، ج19، ص174.

<sup>[4] -</sup> ظ: الزيادي، محمد فتح الله: الاستشراق أهدافه ووسائله، ط 1، دار قتيبة، 1998م، ص15.



وتدريسه والاستقرار فيه وحكمه، وهو بإيجاز أسلوبٌ غربيٌّ للسيطرة على الشرق واستبنائه وامتلاك السيادة عليه»[1].

2 «هو دراسة يقوم بها الغربيون لتراث الشرق وبخاصة كلّ ما يتعلّق بتاريخه، ولغاته، وآدابه، وفنونه، وعلومه، وتقاليده، وعاداته»[2].

3\_ «الاستشراق هو علم العالم الشرقي، وهو ذو معنيين: عام يطلق على كلّ غربيّ يشتغل بدراسة الشرق كلّه، أقصاه ووسطه وأدناه، في لغاته وآدابه وحضارته وأديانه، ومعنى خاص وهو الدراسة الغربية المتعلّقة بالشرق الإسلامي في لغاته وتاريخه وعقائده»[3].

4 «الاستشراق ظاهرة صاحبت الصحوة الفكرية التي عاشتها أوروبا منذُ أن شعرت بالتهديد الإسلامي عن طريق الأندلس غربًا، وعن طريق تركيا شرقًا بعد ذلك» $^{[4]}$ .

5- «الاستشراق أسلوبٌ غربيٌّ لفهم الشرق والسيطرة عليه، ومحاولة إعادة توجيهه والتحكم فهه» [5].

وبعد عرض هذه الاتّجاهات يترجّح لدى الباحث التعريف الثاني، الذي يرى أنّ الاستشراق عبارة عن دراسة قامّة على التعرّف على تراث الشرق وكلّ ما يتعلّق به، من حيث تاريخه، ولغته، وعلومه، ونحوها، مع اختلاف دوافع تلك الدراسة وأهدافها.

وأمّا المستشرقون فذكرت لهم أيضًا تعريفات عديدة؛ منها:

1 «المستشرقون هم أولئك الأساتذة والباحثون الأكاديميون الذين تخصّصوا في دراسة اللّغة العربية والحضارة العربية وبقضايا العالم العربي وبالدين الإسلامي»[6].

<sup>[1]-</sup> سعيد، إدوار (ت:1424هـ): الاستشراق، تر: كمال أبو ديب، مؤسّسة الأبحاث، ص39.

<sup>[2]-</sup> الصغير، محمد حسين: المستشرقون والدراسات القرآنية، ط 1، بيروت، دار المؤرخ العربي، 1999م، ص11.

<sup>[3]-</sup> زقزوق، محمود حمدى: الاستشراق والخلفية الفكرية للصراع الحضاري، لا ط، قطر، طبع كتاب الأمة، ص18.

<sup>[4]-</sup> النملة، علي بن إبراهيم: الاستشراق والدراسات الإسلامية، ط 1، الرياض، مكتبة التوبة، 1418هـ / 1998م، ص186؛ ظ: الفيومي، محمد إبراهيم: الاستشراق في ميزان الفكر الإسلامي، قضايا إسلامية (سلسلة يصدرها المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية ـ 3 ـ)، مصر، 1414هـ / 1998م، ص9.

<sup>[5]-</sup> النجار، شكري: «لِمَ الاهتمام بالاستشراق»، مجلة الفكر العربي، العدد31، 1983م، ص71.

<sup>[6]-</sup> جحى، ميشال: الدراسات العربية والإسلامية في أوروبا، ط 1، معهد الأسماء العربي، ج1، ص28.

# 🍑 - الدِّراسَا شُالِعَرَانِيَّة في الأستِيْدَرَاق البِسُويْدِي



2 «المستشرقون اصطلاح يشمل طوائف متعدّدة تعمل في ميادين الدراسات الشرقية، فهم يدرسون العلوم، والفنون، والآداب، والديانات، والتاريخ، وكلّ ما يخصّ شعوب الشرق، مثل الهند، وفارس، والصين، واليابان، والعالم العربي، وغيرهم من أُمم الشرق»[1].

3 دراسة الشرق وتفهمه، ولن يتأتّى له الوصول إلى نتائج سليمة ما لم يتقن لغات الشرق» $^{[2]}$ .

ونلاحظ أنّ التعريف الأوّل أخصّ من التعريف الثالث لتقيُّده بالأكاديميين دون غيرهم؛ لأنّ الثاني شمل الأكاديميين وغيرهم، وأمّا التعريف الثالث للمستشرق الألماني المعاصر (ألبرت ديتريش) فقد سلّط الضوء على شموليّة دراسة الشرق وتفهّمه شرط إتقان اللّغة.

#### ج ـ تاريخ الاستشراق:

لا يمكن التعرّف بدقّة على نشأة الاستشراق؛ ذلك لأنّه حركة نشأت بجهود عفويّة، ثمّ ما لبثت أن تطوّرت لتكون حركة منظّمة، لها كوادرها ومؤسّساتها المختلفة، كما لا يوجد اتّفاق بين الباحثين في تحديد تاريخ معيّن لظهور الاستشراق؛ بسبب الاختلاف في المراد منه، ونتيجة لذلك توسّع بعض الباحثين في نشأته [ق]. فذهب مصطفى السباعي (ت:1348هـ) إلى أنّ البداية كانت أبان الفتوحات الإسلامية وازدهار الأندلس وعظمتها، فقصدها الرهبان وتثقفوا في مدارسها، ثمّ بعد ذلك ترجموا القرآن الكريم [4]، وأرجع محمد حسين هيكل (ت:1376هـ) بداية الاستشراق إلى بداية احتكاك المسلمين بالرومان في غزوة مؤتة وغزوة تبوك [5]، في حين يرى نجيب عقيقي (ت:1402هـ) أنّ بدايات الاستشراق كانت بعد الحروب الصليبية بعد الهزائم التي مُنى بها الصليبيون؛ ما دفع الغرب إلى الانتقام بكلّ الوسائل [6].

<sup>[1]-</sup> صبرة، عفاف: المستشرقون ومشكلات الحضارة، لا ط، القاهرة، دار النهضة، 1980م، ص9.

<sup>[2]-</sup> ديتريش، ألبرت: الدراسات العربية في ألمانيا، تطورها التاريخي ووضعها الحالي، لا ط، جوتنجن، 1962م، ص7، نقلاً عن: الصغير، محمد حسين، المستشرقون والدراسات القرآنية، ص11.

<sup>[3]-</sup> ظ: الزيادي، محمد فتح الله، الاستشراق أهدافه ووسائله، م.س، ص23.

<sup>[4] -</sup> ظ: السباعي، مصطفى: الاستشراق والمستشرقون ما لهم وما عليهم، لا ط، دار الوراق للنشر والتوزيع، ص17.

<sup>[5]-</sup> ظ: هيكل، محمد حسين، حياة محمد، م.س، ص9.

<sup>[6]-</sup> ظ: عقيقي، نجيب (ت: 1402هـ): المستشرقون، ط 3، القاهرة، دار المعارف، 1964م، ص11.



ويرى عبد الرحمن عميرة أنّ نشأة الاستشراق تعود إلى وقت «عقد مؤتمر مجمع (فيينا) هذا المؤتمر الذي كان من أوائل توصياته إنشاء صفوف للّغات العبريّة والعربيّة والسريانيّة في روما على نفقة الفاتيكان، كما أوصى المؤتمر بأن تنشأ هذه الصفوف في باريس على نفقة ملك فرنسا، وفي أكسفورد على نفقة ملك إنجلترا، وفي بولونيا على نفقة رجال الدين فيها»[1].

هذا الاختلاف حول النشأة طبيعي؛ لأنّه ليس من السهل تحديد البداية الأولى للاستشراق، ولكن يمكن بيان إرهاصاته، فنقول: بعد وصول الفتوحات الإسلامية إلى الأندلس، ودقّت باب أوروبا، توجّه الرهبان إليها؛ لمعرفة الفاتحين عن كثب، والاطّلاع على هذا الدين، ثمّ تعلّموا العربيّة وتثقّفوا في مدارس الأندلس، ثمّ توجّهوا بعد ذلك إلى ترجمة القرآن؛ للتعرّف عليه، ومن ثَمّ محاربة المسلمين، من خلال الطعن به وبالإسلام.

#### د ـ مراحل الاستشراق وأطواره:

لا شكّ في أنّ الاستشراق مرّ بمراحل وأطوار متعدّدة وعلى مدى سنوات حتى وصل إلى ما وصل إليه، وقد فُصّلت هذه المراحل والأطوار في كتابات الباحثين، وهي تتحدّث عمومًا عن أربع مراحل هي [2]:

المرحلة الأولى: مرحلة الانبهار بالحضارة العربيّة والتوجه إليها.

المرحلة الثانية: المرحلة التي تلت الحروب الصليبيّة.

المرحلة الثالثة: مرحلة التنظيم الفعلي، وأهمّ مظاهرها إصدار المجلّات، وعقد المؤتمرات.

المرحلة الرابعة: ما بعد الحرب العالمية الثانية وهذه المرحلة كسابقتها ولكنّها شهدت ازديادًا بالنشاطات الاستشراقية المدعومة من قبل السياسات الغربية.

يبدو من خلال هذه المراحل أنّ التوجّه الأوّل كان ـ نوعًا ما ـ علميًّا، فبعد ازدهار العلم والمعرفة عند المسلمين في تلك الفترة، وغرق أوروبا في عصورها المظلمة، اتّجه الباحثون إلى

<sup>[1]-</sup> عميرة، عبد الرحمن: الإسلام والمسلمون بين أحقاد التبشير وضلال الاستشراق، لا ط، بيروت، دار الجيل، ص92؛ السايح، أحمد عبد الرحيم: الاستشراق في ميزان نقد الفكر الإسلامي، ط 1، الدار المصرية اللبنانية، 1417هـ/ 1996م، ص19.

<sup>[2] -</sup> ظ: الزيادي، محمد فتح الله، الاستشراق أهدافه ووسائله، م.س، ص25\_ 30.

# 🏂 – الدِّراسَانُ الْعِرَانِيَّة في الأَسِيْشِرَاق السِّسُويْدِي 🍫



الديار الإسلامية للمعرفة وللحفاظ على تراثهم اليوناني، ثمّ بعد ذلك استعملت هذه المعرفة المتلقاة ضدّ المسلمين من خلال تنظيم أنفسهم والاستعداد لمواجهة المسلمين بمختلف الوسائل.

#### هـ ـ دوافع الاستشراق:

الاستشراق ظاهرة تاريخيّة معقّدة اختلفت دوافعها وتنوّعت عبر التاريخ، وقد يتفاوت تأثير بعض العوامل مع اختلاف المرحلة الزمنية، ولكن عمومًا يمكن الحديث عن مجموعة دوافع بارزة حفّزت المستشرقين؛ وهي:

#### 1ـ الدافع الديني: ويتجلّى هذا الدافع في العناصر الآتية<sup>[1]</sup>:

ـ إنّ بداية الاستشراق كانت من الكنيسة التي لعبت دورًا رئيسًا في توجيه الأنظار والتركيز على التفوّق الشرقي على الأوروبيين في تلك الفترة؛ ولأجل تقويم الفشل الذريع في الحروب الصليبية تم التحوّل بالكنيسة إلى الغزو الفكري الذي كان المستشرقون روّاده والكنيسة مؤسّسته.

ـ إنّ روّاد الحركة الاستشراقية كانوا رهبانًا وقساوسةً كـ (سلفستر الثاني) الذي توفي سنة (1003م)، والذي وصل إلى التربّع على عرش البابوية، وبطرس المحترم المتوفّى سنة (1156م) الذي تولى رئاسة مجموعة أديرة، منها: دير (كلوني) الشهير، الذي شهد الاحتفاء بأوّل ترجمة لاتينية لمعانى القرآن الكريم.

- الصلة الوثيقة والبيّنة بين الهيئات الاستشراقية والإرساليات التنصيرية التي أفادت كثيرًا من الاستشراق الذي يعد الهيئة الاستشارية للتنصير. و«المستشرقون كان همّهم الطعن في الإسلام، وتشويه محاسنه، وتحريف حقائقه؛ ليثبتوا لجماهيرهم التي تخضع لزعامتهم الدينية أنّ الإسلام دين لا يستحقّ الانتشار، وأنّه يحثّ المسلمين على الملدّات الجسديّة، ويبعدهم عن كلّ سموّ روحيّ وخلقيّ»[2].

2- الدافع الاستعماري: لقد كان من أهداف الحروب الصليبية الاستيلاء على البلدان

<sup>[1] -</sup> الزيادي، محمد فتح الله، الاستشراق أهدافه ووسائله، م.س، ص34.

<sup>[2] -</sup> سعيد، همام وآخرون: الوجيز في الثقافة الإسلامية (الاستشراق والتبشير)، دار الفكر، ص201.



المليئة بالخيرات والكنوز، وبعد أن هُزموا هزيمةً منكرةً على يد صلاح الدين الأيوبي وجيوشه، لم يخامرهم اليأس وظلّوا يعدّون العدّة للاستيلاء على تلك البلاد<sup>[1]</sup>.

فحصل التعاون بين فئة من المستشرقين وبين حكوماتهم الأوروبية، التي استعانت بخبراتهم وثقافاتهم عن البلدان التي كانوا قد درسوها؛ من أجل توطيد سيطرتهم على المنطقة، وهذا ما حدا ببعض الباحثين إلى اعتبار حركة الاستشراق في جانب منها على الأقل تمثل أهدافًا سياسيةً تتعلّق بالمصالح الاستعمارية لأوروبا، وتهدف إلى تعريف الدوائر الاستعمارية بتاريخ وحضارة المنطقة، عارضة الأمور التي بالإمكان استغلالها لتثبيت النفوذ وتطبيق مبدأ فرّق تسُد<sup>[2]</sup>.

كان وما زال هذا الدافع حاضرًا لدى دول الاستكبار العالمي وإن اختلفت وسائله وأدواته، فالطمع في خيرات البلدان الإسلامية وغير الإسلامية عند دول الاستكبار مستمر ليومنا الحاضر.

3 ـ الدافع العلمي: ما لا شكّ فيه أنّ هناك مجموعة من المستشرقين دفعتهم الرغبة العلمية الصادقة، وبدافع ذاتي وهواية شخصيّة تطوّرت إلى احتراف لدراسة التاريخ الإسلامي، ومحاولة التعرّف على الحقيقة قدر المستطاع، وحسب جهدها واجتهادها في فهم وقائع التاريخ، وقد ظهر من خلال هذا الجهد عدد من الدراسات القيّمة [3] ذات منحًى علميًّ في تفسير التاريخ الإسلامي، ودراسة التراث الإسلامي، ولكنّها بالوقت نفسه لا تخلو من شطحات أو تحريفات أو تشويهات لها ما يُبرّرها؛ بسبب الجهل أو التقصير في فهم النصوص العربية، أو بسبب بيئة المستشرق أو ثقافته [4].

كما أنّ البحث العلمي قاد فئة من المستشرقين إلى اعتناق الدين الإسلامي والتفرّغ للدعوة إليه، والدفاع عنه، وبيان حقائقه [5].

<sup>[1] -</sup> ظ: عميرة، عبد الرحمن، الإسلام والمسلمون بين أحقاد التبشير وضلال الاستشراق، م.س، ص96.

<sup>[2]-</sup> ظ: فوزى، فاروق عمر، الاستشراق والتاريخ الإسلامي (القرون الإسلامية الأولى)، ط 1، لبنان، منشورات الأهلية، 1988م، ص34.

<sup>[3]-</sup> ككتاب المستشرق( توماس أرلوند) الموسوم بـ (الدعوة إلى الإسلام) الذي أنصف فيه المسلمين؛ ظ: السباعي، مصطفى، الاستشراق والمستشرقون ما لهم وما عليهم، م.س، ص32.

<sup>[4]-</sup> ظ: فوزي، فاروق عمر، الاستشراق والتاريخ الإسلامي، م.س، ص36.

<sup>[5]-</sup> كالمستشرق الفرنسي (دينيه) الذي تسمّى بعد إسلامه بـ( ناصر الدين دينيه)؛ ظ: السباعي، مصطفى، الاستشراق والمستشرقون ما لهم وما عليهم، م.س، ص33.



## - الدِّراسَانُ الْعَرَانِيَّة فِي الأسِيْشِرَاق السِّنُويْدِي 🍑

### ثالثًا: الاستشراق السويدي:

#### أ ـ تاريخ نشأته:

يعد الاستشراقية الفرنسية، والإنجليزية، والألمانية، ونحوها، ويعود الفضل في تأسيس كالمدرسة الاستشراقية الفرنسية، والإنجليزية، والألمانية، ونحوها، ويعود الفضل في تأسيس الدراسات الشرقية في دولة السويد إلى المستشرق الفرنسي البارون (سلفستر دي ساسي) (\*\*)؛ إذ تلقّى على يده المستشرقون السويديون، ورتّبوا الاستشراق في بلادهم على وفق مدرسة تميّزت بخلوّها من الدافع الاستعماري، وكان المؤسّس والمنظّم للاستشراق السويدي على وفق المدرسة الأوروبية هو المستشرق السويدي (كارل يوهان تورنبيرغ) ( (ت: 1877م)، بعد تلقيه ذلك على يد كبير المستشرقين الفرنسيين (سلفستر دي ساسي)، وممّن تلقّى تعلنُم اللّغة العربيّة على يد البارون -أيضًا- هو المستشرق السويدي هولمبري (طالسالله المستشرق)، المستشرق السويدي هولمبري

#### ب ـ مميّزاته:

يتميّز الاستشراق السويدي بخلوّه عن الدافع الاستعماري، فلم يسجّل التاريخ أنّ مملكة السويد كانت محتلّة لدولة من الدول العربية أو الإسلامية، ومن جهة أخرى إنّ المستشرقين السويديّين الذين درسوا القرآن وحياة النبي المرابية والإسلام عمومًا، كانت دراساتهم عبارة عن رسائلَ جامعيّة، قُدّمت لنيل شهادة الماجستير أو الدكتوراه، فالدّافع العلمي كان المحرّك لتلك الدراسات، ومع ذلك فلم يكن الاستشراق السويدي خاليًا عن الدافع الديني، فقد ساهمت الكنيسة بشكل مباشر في دعم هذه الدراسات

<sup>[1] (\*)</sup> البارون سلفستر دي ساسي(Silvester de Sacy) مستشرق فرنسي، ولد في باريس عام 1758م، وكان يتقن أكثر من لغة منها: اللاتينية، والألمانية، والأسبانية، والإيطالية، والإنجليزية، ثمّ انكب على اتقان اللغة العبرية والعربية، قضى حياته في خدمة الاستشراق بالتعليم والتصنيف والترجمة والتحقيق والنشر، وتأسيس الجمعية الآسيوية، وإصدار مجلتها، فعد إمام المستشرقين في عصره، واختلف العلماء من أوربا قاطبة عليه وأخذوا عنه ونظموا الاستشراق في بلدانهم على غطه بفضله، كما أنّ معظم المترجمين الذين رافقوا نابليون في حملته على مصر كانوا من تلامذة مدرسته الأهلية التابعة للمكتبة الوطنية. توفي عام 1838م. (ظ: درويش، أحمد: الاستشراق الفرنسي والأدب العربي، لا ط، الهيئة المصرية للكتاب، 1997م، ص25. ظ: عقيقي، نجيب، المستشرقون، م.س، ج3، ص31 ـ 23).

الاستشراقية، فضلًا عن كون رهبانها وقساوستها -أيضًا- كانوا مستشرقين[1].

وما يُسجِّل للدراسات السويديَّة اهتمامها بترجمة القرآن الكريم في وقت مبكر؛ حيث كانت أوّل ترجمة للقرآن الكريم إلى اللَّغة السويديَّة على يد كبير القساوسة (بيشوب يوهان آدم تنجستاديوس) (Biskop Johan Adam Tingsatius) (الكريم 1748م)، ثمّ توالت في ما بعد الترجمات الأخرى حتى وصل عددها إلى ست ترجمات للقرآن الكريم

كما اختصّت بعض الدراسات الاستشراقية السويدية بسيرة الرسول السيرة التعرّف على مدى صدق دعواه في نزول الوحي الإلهي عليه، كالدراسة التي قام بها المستشرق السويدي (تور أندريه) Tor Andrae (تور أندريه) (Tor Andrae (تور أندريه) في اقتناء المخطوطات والكتب وفهرستها في وقت مبكر؛ حيث حوت المكتبة الملكية السويدية على وثائق ونُسخ في غاية الأهميّة، فإنّ عدد المجموعات التأريخية فيها (850) مجموعة تأريخيّة تتضمّن دراسات تعود إلى عام 1850م [4].

#### ج ـ فئات المستشرقين:

ينقسم المستشرقون السويديون تبعًا لدوافعهم إلى ثلاثة أقسام:

القسم الأوّل: المستشرقون الذين كانت دراستهم للشرق عامّة وللدين الإسلامي خاصّة من أجل التعرّف على حضارة الشرق وتاريخها، وجاءت تلك الدراسات ـ إذا ما قُورِنت بغيرها ـ معتدلةً ومنصفةً، تقودها أسس البحث العلمي الموضوعي، ومن تلك الدراسات ـ على سبيل المثال ـ ما قام به الدكتور تور أندريه (Tor Andrae) (ت:1947م) أستاذ تاريخ الأديان

<sup>[1] -</sup> ظ: المجلس الإسلامي السويدي: الإسلام والمسلمون في السويد، 2001م، على الرابط التالي:

<sup>.</sup>islamguiden.com/islam/islam sweden.html

<sup>[2]-</sup> ظ: الدبعي، محمود: «خارطة الإسلام بالسويد لعام 2013م»، على الرابط:

<sup>.</sup>www.grenc.com/show\_article\_main.cfm?id=26829، وأنظر مصادره.

<sup>[3]-</sup> ظ: التركماني، عبد الحق: شخصية الرسول في كتاب (محمد حياته وعقيدته) للمستشرق السويدي تور أندريه (بحث): نشر في أعمال المؤقر الدولي نبي الرحمة محمّد (ص): الجمعيّة العلميّة السعوديّة للسنّة وعلومها، الرياض، جامعة محمد بن سعود، 1435هـ، مج5، ص2719-2789.

<sup>[4]-</sup> ظ: أبوعساف، رفعت: مقال بعنوان: «المكتبة الملكية السويدية وعاء ثقافي جامع»، جريدة البيان الإماراتية، تاريخ النشر: 17/ أكتوبر/ 2014م.

# 🍑 - الدِّراسَانُ الْعِرَانِيَّة في الأسِيْسِرَاق السِيْسُويْدِي 🐟



بالمعهد العالي في أستوكهولم، الذي كان على معرفة جيّدة بالإسلام؛ نتيجة إتقانه اللغة العربية، وله بحوث وكتابات في هذا المجال، نشر بعضها في أعداد من (الدوريات التاريخية الكنسيّة السنويّة)، وله كتاب: (أثر النصرانية في الإسلام)، و(التصوّف)، و(محمد حياته وعقيدته)، وفي كتابه الأخير جاءت دراسته لحياة الرسول والمرابع من من من المستشرقين السويديين، وكذلك الدكتور كريستر هيدين (Christer Hedin) المولود في عام (1939م)، وقد صدرت له كتب ومقالات عدّة تناولت مختلف جوانب الحضارة والتاريخ الإسلاميين، وكذا جوانب الدعوة الإسلامية باعتدال.

القسم الثاني: المستشرقون الذين كان الدافع الديني هو المحرّك لهم، فظهرت دراستهم مشحونة بالتشويه والتّهم، والطعن بالإسلام ونبيّه، بسبب التعصب الديني المقيت، ومن هؤلاء المستشرق كارل يوهان تورنبيرغ (Karl Johann Tornberg) (ت: 1877م)؛ إذ اتّسمت جميع كتاباته بالطعن والتشويه للدين الإسلامي، والدكتور كارل فلهلم زترستين (Vilhelm Zettersteen) (ت: 1953م) أُستاذ اللّغات السامية في جامعة أوبسالا، والذي أسهم في دائرة المعارف الإسلامية (1915م) وفي معاجم ومجلّات عدّة، ولا سيّما مجلة (العالم الشرقي) التي لازمها من فجرها، وأصبح رئيس تحريرها من سنتها الرابعة إلى الخامسة عشر، ومن آثاره: (القرآن ـ الإنجيل المحمدي)، وترجمة القرآن إلى السويدية (أستوكهولم1917م)، و(الدين الإسلامي)

القسم الثالث: المستشرقون العلمانيون، وهم مستشرقون تغلب عليهم أساليب التلميحات والتخفّي وراء الألفاظ والمصطلحات، وتجنّب المواجهة المباشرة، وهذا التيّار هو الغالب على الساحة السويدية، كما هو شأن الاستشراق الغربي بصفة عامة، ومن بين أولئك العلمانيين: السفير انجمار كارلسون (Ingmar Karlsson) المولود عام في (1942م)، والباحث الدكتور كنت رتزين (Kent Ritzén) اللّذين صدرت لهما كتب وأبحاث ومقالات تناولت مختلف جوانب الإسلام؛ وخاصّة الإسلام في أوروبا وأحوال المسلمين في الغرب، ومنهم: الأستاذ

.islamguiden.com/islam/islam\_sweden.html

<sup>[1]-</sup> ظ: المجلس الإسلامي السويدي، الإسلام والمسلمون في السويد2001م، على الرابط:

<sup>[2] -</sup> ظ: عقيقي، نجيب، المستشرقون، م.س، ج3، ص29 ـ 34.



البرفسور يان يربه (Jan Hjärpe) المولود في عام (1942م) أستاذ الدراسات الإسلامية في جامعة لوند وخبير الشؤون الإسلامية لدى وزارة الخارجية السويدية، الذي صدرت له عشرات الكتب ومئات المقالات والأبحاث، وعشرات المقابلات التلفزيونية والمسموعة، وعلى الرغم من تظاهره بالمظهر المتحضّر والإنساني، الذي يرفض العنف والمواجهة المباشرة؛ فقد تفلت منه بين الفينة والأخرى ردود الفعل على شكل تصريحاتٍ أو مقالات تُصوّر الإسلام الحالي بأنّه إسلام سياسيٌّ، ونجده يطالب بإسلام أوروبي علماني [1].

وهذا التيّار الاستشراقي العلماني هو مَن يخرّج المثقفين المسلمين وعنعهم درجة الدكتوراه في التاريخ الإسلامي، لكنّ كثيرًا من هؤلاء المستشرقين يرفضون وجود الإسلام؛ بصفته دينًا، ويقبلون بتواجد المسلمين؛ بصفتهم أقلّيات، مع الحرص على صقلهم بالثقافة الغربيّة العلمانيّة، ومن الملاحظ أنّ أساليبهم ترتكز على المرونة في التفكير والدقّة في التدبير، وما المخططات والمشاريع التي تطلع علينا كلّ لحظة وحين، بحيث تستهدف اقتلاع الجذور الأصيلة للأخوّة الإسلامية وارتباطها بفكرة إعادة اللحمة للأمة الإسلامية واستئصال القيم والمبادئ الفاضلة من أبناء الجالية المسلمة؛ إلّا دليل واضح على ما سلف ذكره [2].

#### د ـ دوافع الاستشراق السويدى:

1- الدافع الديني بالتشويه والطعن والمتشراقية ذات الطابع الديني بالتشويه والطعن والتشكيك بكلّ ما تمرّ به من خلال بحثها، واضعةً نصب عينيها الهدف الذي أقدمت من ورائه على الدراسات الشرقية، وهو إضعاف هذا الدين وتشويهه من خلال الطعن بالقرآن الكريم وبرسول الإسلام.

ومن تلك الدراسات ما قام به المستشرق المتعصّب (كارل يوهان تورنبيرغ) (Tornberg)؛ إذ اتّسمت جميع كتاباته بالطعن والتشويه للدين الإسلامي، وكذلك الدكتور (كارل فلهلم زترستين) (Karl Vilhelm Zettersteen) أُستاذ اللغات السامية في جامعة أوبسالا، في كتابه (القرآن ـ الإنجيل المحمدي) وباقي مؤلفاته، كما سيتّضح ذلك من خلال البحث.

<sup>[1]-</sup> ظ: المجلس الإسلامي السويدي، الإسلام والمسلمين في السويد2001م، على الرابط:

islamguiden.com/islam/islam\_sweden.html.

<sup>[2]-</sup> ظ: م ن.

### 🏎 - الدِّراسَانُ الْعَرَانِيَّة في الأسِيْشِرَاق السِّنُونِي 🏎



2 ـ الدافع العلمي: لا شكّ أنّ ثمّة مستشرقين كان دافع دراستهم للشرق؛ تاريخًا، وحضارةً، ولغةً، وأدبًا، ودينًا، هو حبّ الاطّلاع على حضارات الأُمم، فانصبّت دراستهم على تراث الأُمم، فومن بينها الحضارة الإسلامية، وقد أفادت هذه الدراسات الثقافة العربية فوائد جمّة، منها: نشر الثقافة العربية في الدول الإسكندنافية، وترجمة كثيرٍ من كتب التراث العربي إلى اللغة السويدية، وكذلك تصحيح فكرة تلك الشعوب عن العرب والإسلام، ومن تلك الدراسات المنصفة والمحايدة المعتمدة في بحثها على المنهج العلمي، هي ما قام به المستشرق السويدي كريستر هيدين (Christer Hedin) في كتابه (الإسلام وفق القرآن)؛ حيث أعطى صورة منصفة عن الإسلام ونبيّه ونبيّه وكذلك الترجمة التي قام بها الدبلوماسي السويدي (محمد كنوت) للقرآن الكريم؛ إذ دافع في مقدّمتها عن الإسلام ونبيّه ونبيّه مبادئ الإسلام وأسسه الإنسانيّة، وكذلك ترجمة قانيتا صدّيق للقرآن الكريم.

#### ه\_ وسائل الاستشراق السويدي:

إنّ المراد من وسائل الاستشراق السويدي هو كلّ ما استخدمه المستشرقون السويديون من أدوات وطرق لإيصال أفكارهم؛ سواء أكان ذلك للعالم الغربي أم إلى العالم الشرقي؛ إذ لم يترك المستشرقون السويديون مجالًا من مجالات الأنشطة المعرفيّة إلا تخصّصوا فيها، وهذه الوسائل تتنوّع وتُستحدث بين الفينة والأخرى، ومن بين تلك الوسائل على سبيل المثال: التعليم الجامعي وإنشاء كراسي اللغات الشرقية، والمكتبات، وجمع المخطوطات العربية، والتحقيق، والنشر، وتأليف الكتب التي تناولت الإسلام ونبيّه والشرق، بل كلّ ما يتعلّق بالشرق، وكذلك إصدار المجلّات الشرقية التي تُعنى ببحوثهم حول الشرق، وإنشاء الجمعيات المختصّة بشؤون الشرق، ونحوها.

#### 1\_ كراسي اللغات الشرقية السويدية:

لقد أنشئت كراسي اللّغات الشرقية في الجامعات السويدية منذ زمن مبكر، وقام المستشرقون السويديون بتعليم اللّغات السامية فيها، ولا سيّما علوم اللّغة العربيّة، وآدابها، وفنونها، وعلاقتها بغيرها من اللّغات، ومنحت هذه الجامعات الشهادات العليا لطلبتها، وهذه الجامعات بحسب قدمها هي:

ـ جامعة أُوبسالا (1477م) (upsala) وهي أقدم الجامعات السويدية وأكبرها وأدقّها،



وكان أوّل مَن درّس العبرية فيها هو نيقولا بن أولاى بوطنياسي (1550م ـ 1600م) أوّل مَن درّس العبرية فيها هو نيقولا بن أولاى بوطنياسي (N.O.Bothniensis)

وقيل إنّه صنّف كتابًا سمّاه: مفتاح اللّغات الشرقيّة، للعبريّة والكلدانيّة والعربيّة والسريانيّة، وجاء في ما بعد بيتروس كيرستنيوس (P. kirstenius) الألماني [2]\* الذي تعلّم الطب واللّغات السامية في ألمانيا، فعُهد إليه بتدريس الطب في أوبسالا، لكنّه كان أخبر بالمشرقيات منه بالطب، فاشترى حروفًا عربيّةً من الخارج لطبع الكتب، ولم يُكتب للّغة العربية الرواج في ذلك الوقت؛ لرجحان اللغة العبرية عليها في تفسير الكتاب المقدّس، ومعرفة ما يتعلّق به من كتب اليهود وآدابهم.

- ـ جامعة لوند (Lund) (رُتب فيها أستاذ للغات السامية منذُ نشأتها.
  - ـ جامعة أوسلو(1811م) (Oslo) وفيها اللغات السامية.
- ـ جامعة جوتنبورج (1891م) (Goetenborg) عينت أستاذًا للغات السامية بعد إنشائها بسنوات.

ولم ينتظم الاستشراق في السويد ويزدهر ويؤتَ ثماره إلّا بفضل المستشرق الفرنسي دي ساسى، ثمّ مَن أخذ عنه من السويديين [3].

#### 2ـ المكتبات الشرقية:

حرص المستشرقون السويديون على إنشاء مكتبات خاصّة بهم، تضمّ مئات الكتب والمخطوطات، فضلًا عمّا يوجد من الكتب والمخطوطات في مكتبات الجامعات والمكتبة

<sup>[1]- (\*)</sup> اسمه بالسويدية نيكولاوس أولاي بوثنينزيس، درس في روستوك، ثمّ عمل مدرسًا في الكلية في العاصمة السويدية أستوكهولم، عينّ بعد ذلك أستاذًا لدراسات الكتاب المقدّس والعبرية في جامعة أوبسالا، ثمّ أصبح بعد ذلك عميدًا لجامعة أوبسالا، كما أنّه شغل منصب رئيس الأساقفة في أبراهام أنجرمانوس، وكان الكاتب البارز في الأدب اللاهـوتي.

<sup>(</sup>ظ: http://sv.rilpedia.org/wiki/Nicolaus Olai Bothniensis)

<sup>[2]- (\*)</sup> بيتروس كيرستنيوس، شكل لاتيني من (بيتر كيرستين)، ولد في (بوسلاو) في شرقي ألمانية، وتسمى اليوم فروتسواف، بولندا كان طبيبًا ومستشرقًا، درس الطب في (جينا)، وحصل على درجة الدكتوراه في الطب والفلسفة. كان مهتمًا باللغات الشرقية، أنشأ أول مطبعة عربية في ألمانية،، ثمّ عاش بعد ذلك في بروسيا، ثمّ انتقل إلى السويد، فشغل منصب أستاذ الطب في جامعة أوبسالا، توفي في عام 1640م في أوبساله. (ظ. wikipedia.org/wiki/Petrus\_Kirstenius)

<sup>[3] -</sup> ظ: عقيقي، نجيب، المستشرقون، م.س، ج3، ص31 ـ 32.

### 🍑 - الدِّراسَانُ الْعِرَانِيَّة في الأَسِيْشِرَلْ السِسُونِي 🍑



الملكية، والجدير بالذكر أنّ قسمًا كبيرًا من هؤلاء المستشرقين أوقفوا مكتباتهم لمكتبات جامعاتهم، ومن بينهم على سبيل المثال: مخطوطات الرحالة (إنان ميخائيل) (Eneman,) (M.O ) (1676م ـ 1714م) التي ما زالت في مكتبة جامعة أوبسالا، والمستشرق (بيورنستال) (Bjornstahl,J.J) (الذي أوصى بنقل مكتبته إلى جامعة أوبسالا بعد وفاته، و(الأب ستورسنبيكر) (Stutzenbecker,A.F) (ت:1783م) الذي أوقف لمكتبة أوبسالا زهاء مئتين كتابًا الأواء، وأهم المكتبات السويدية؛ هي:

### ـ المكتبة في جامعة أوبسالا (1620م):

تعد من أقدم المكتبات في السويد وأكبرها، وتحتوي على مليون ومئتي ألف كتاب، منها: أربعون ألف مخطوطة، وفيها مخطوطات نفيسة من الكتب العربية مطبوعة ومخطوطة، وقد وضع فهرس المخطوطات العربية والفارسية والتركية فيها، (كارل يوهان تورنبيرغ)، ثمّ قام (كارل فلهلم زترستين) بإعادة طبعه مرةً أخرى ووضع الجزء الثاني له (مجلة العالم الشرقي 1922 ـ 1928 فلهلم زترستين)، وقام (تورنبيرغ) أيضًا بوضع فهارس مخطوطات مكتبة جامعة لوند[2].

#### ـ المكتبة الملكية السويدية:

تُشير المصادر التاريخية الخاصّة بنشوء المكتبة، إلى أنّ بداياتها تعود إلى القرن السادس عشر ميلادي، بعد قرار الملك (غوستاف فاسا)، الذي طلب من المختصّين جمع عدد كبير من الكتب، في مختلف المجالات: الفكر والثقافة والعلوم والخرائط والآداب وغيرها، ثمّ حُفظت هذه الكتب بعد أن صنّفها وفهرسها مجموعة من المختصّين من بينهم (أريك اكزيف)، و(جون الثالث)، و(تشارلز إكس) في القصر، وبعد ذلك أخذت تزداد وتتوسّع، فضمّت مجموعات متنوّعة من الكتب، والتي كان مصدرها الشراء أو التبرعات، ولكنّها فقدت جزءًا مهمًا من محتوياتها في عام (1620م)، بفعل قرار الملك (كوستافوس ادولفوس)، الذي استبعد مجموعة من الكتب وأرسلها إلى مكتبة جامعة أوبسالا؛ لتكون النواة الأولى لهذا المكتبة، ثمّ مجموعة من الروح للمكتبة من جديد بعد حرب الثلاثين عامًا في أوروبا، خلال القرن السابع عشر

<sup>[1]-</sup> ظ: عقيقي، نجيب، المستشرقون، م.س، ج3، ص32.

<sup>[2]-</sup> ظ: م.ن، ج3، ص31 ـ 32.



ميلادي؛ حيث غنمت وحصلت خلالها المكتبة على مجموعات بارزة ثمينة، لا تقدّر بثمن، وكان من بين أهم المجموعات التي حصلت عليها المكتبة خلال فترات متلاحقة: المكتبة المشقفية فورتسبورغ عام (1631م)، مكتبة جامعة أولوموك في (1642م)، المكتبة الملكية في براغ (1649م)، وبعد ذلك تعرّضت المكتبة لاستنزاف حاد في محتوياتها؛ بسبب نقل بعضها إلى روما مع الملكة (كريستينا)، ولكنّها عادت وشهدت غوًّا فريدًا في عهد الملك (تشارلز إكس غوستاف)، ومنذُ العام (1661م)، شرعت تغتني بفعل القانون السويدي الذي ألزم جميع مؤلفى الكتب والإبداعات الحديثة بتزويد المكتبة بنسخة من العمل [1].

وتشتهر المكتبة السويدية، بالمجموعات الأدبية والفكرية العامة التي تحتضنها، وهي مجموعات ليست وطنية ضيّقة أو إقليمية محدودة في طابعها، وإغّا تجسّد قيمة للعالم أجمع. بفضل محتوياتها وأسماء أصحابها، فهي تعود لأبرز الكتّاب والمفكرين العالميين، وقتل محتويات المجموعات فيها، ما يقارب الـ (18) مليون مادة، وهي عن موضوعات عدّة، كذلك تشتمل على المخطوطات القديمة في شتّى الموضوعات، كما أنّ المؤرّخين في العالم ينظرون إلى هذه المكتبة السويدية، على أنّها جذر المراجع التاريخية الموثوقة، فالمكتبة تضمّ بين رفوفها أهمّ نوادر الكتب التاريخية، إذ إنّ عدد المجموعات التاريخية فيها (850) مجموعة تاريخية تتضمن دراسات تعود إلى العام (1850م)<sup>[2]</sup>.

#### 3ـ المجلات الشرقية والجمعيات الآسيوية:

#### ـ المجلات الشرقية:

سعى المستشرقون السويديون إلى إنشاء مجلّات متخصّصة بدراسة الشرق، تصدر عن جامعاتهم؛ كغيرهم من المدارس الاستشراقية الأخرى، بُغية دراسة الشرق عن طريق البحوث العلمية التي يقوم بها المتخصّصون بالدراسات الشرقية، وهي:

مجلّة العالم الشرقي (1906 ـ 1948م) (Le Monde Oriental) كانت تصدر عن جامعة أوبسالا، وتُعنى بلغات الشعوب الشرقية وتاريخها وأديانها وآدابها.

<sup>[1]-</sup> ظ: أبوعساف، رفعت، المكتبة الملكية السويدية وعاء ثقافي جامع، م.س.

<sup>[2]-</sup> ظ: م.ن.

### 🍑 – الدِّراسَاتُ الِعَرَانَيَة في الأستِيْدَرَاق البِينُويْدِي



مجلة الدراسات اللاهوتية (Studia Theologia) تصدر عن جامعة لوند.

#### ـ الجمعيات:

هي جمعيات أسّست من أجل التعرّف على الشرق ودراسته دراسةً علميّةً. وأوّل جمعيّة سويديّة هي التي أسّسها (إرن، ت.ج) (T.J.Arne) (وُلِدَ عام 1879م)، في عام (1921م)، وانتخب أمينًا عامًّا لها، وسُمّيت هذه الجمعيّة بالجمعيّة الشرقيّة [1].

#### ـ وسائل الإعلام السويدية:

سعت وسائل الإعلام المرئيّة والمسموعة والمكتوبة السويديّة إلى زعزعة عقيدة المسلمين الموجودين في السويد، فهي تعرّضهم يوميًّا إلى أنواعٍ مختلفةٍ من الضغوط النفسيّة؛ إذ تسعى إلى سلخهم عن هويّتهم الثقافيّة والدينيّة وإدماجهم في المجتمع الجديد، ومن جانب آخر تقدّم المجتمعات العربية والإسلامية بأبشع صور التخلّف، وانتهاك حقوق الإنسان، واضطهاد المرأة، وربط ذلك كلّه بالإسلام دينًا ونظامَ حياة؛ فتتكون لدى أبناء المسلمين فكرةٌ خاطئةٌ عن بلدانهم الأصليّة، ويعتقدون أنها رمز للتخلّف، والجهل، والعنف، والتطرّف الديني. ومن جهة أخرى وجدت وسائل الإعلام المسموعة والمكتوبة في مشاكل المسلمين المتعدّدة، وخلافاتهم الأسريّة، المادّة الخام لمستمعيها وقرّائها. وقد حرّكت هذه الظاهرة المستحدثة بعض المفكرين، الذين يؤمنون بالحريات العامة، ويعتبرون مثل هذه التصرّفات ظواهر عنصريّة في بلد نصّب نفسه للدفاع عن حقوق الإنسان ومحاربة جميع أشكال العنصريّة، وتقرّ قوانينه وبنود دستوره بالمساواة والعدالة الاجتماعية [2].

<sup>[1] -</sup> ظ: عقيقي، نجيب، المستشرقون، م.س، ج3، ص32.

<sup>[2]-</sup> ظ: المجلس الإسلامي السويدي، الإسلام والمسلمون في السويد، 2001م، م.س.

# الفصل الأوّل ــــ المباحث القرآنيّة عند المستشرقين السويديّين



المبحث الأوّل: الوحي القرآني منظار الاستشراق السويدي.

المبحث الثاني: الإعجاز القرآني وآراء المستشرقين السويديين.

المبحث الثالث: مصدر القرآن الكريم بنظر المستشرقين السويديين.

المبحث الرابع: تفسير القرآن الكريم عند المستشرقين السويديين.

# المبحث الأوّل الوحي القرآني بمنظار الاستشراق السويدي

المطلب الأوّل: الوحي في اللّغة والاصطلاح.

المطلب الثاني: صور الوحي.

المطلب الثالث: مفهوم الوحى عند اليهود والنصارى.

المطلب الرابع: ثبوت حصول الوحى لمحمد الناسية إثبات لآيات الأنبياء السابقين

المطلب الخامس: الوحي منظار الاستشراق السويدي.

المطلب السادس: بعض شبهاتهم والردّ عليها.

#### توطئة:

كانت مشيئة الله سبحانه وتعالى في الخلق أن بعث إليهم مَن يرشدهم إلى ما فيه صلاح دنياهم وأُخراهم، بعد أن اختلفوا في ما بينهم، فبعث النبيين والمرسلين مبشّرين ومنذرين من لدن آدم حتى خاتم الأنبياء والمرسلين النبي محمد وكانت صلة الوصل بين الله تعالى وأنبيائه ورسله عبر الوحي مع اختلاف طرائقه، ولم يكن النبي وروي توسّط، وإغّا يكون في مسألة اتصاله بالملأ الأعلى عن طريق جبرائيل تارةً، وأخرى من دون توسّط، وإغّا يكون تلقيه للوحي مباشرةً، وكان ذلك أشدّ على قلبه، وبدأ الوحي بالنزول عليه منذُ بعثته والميلة البشرية حتى وفاته؛ تبعًا لما تقتضيه المصلحة، فجاء بالقرآن الكريم الذي «أحدث في الحياة البشرية أعظم انقلاب وتغيير شمل كلّ مناحي الحياة، وامتدّ شعاعه إلى أبعد الأصقاع، وأذهل أقوى الأدمغة، واكتسح أعظم الحضارات، وأقام فوق ركامها أنظف حضارة، وأجمل حياة، وأكمل سيادة وسياسة»[1].

ولمًا كان الوحي عِثّل الأساس والمنبع الأوّل لحقيقة النبوّة والرسالة؛ لذلك اهتم المستشرقون عبشكل عام عبدراسة ظاهرة الوحي، وبذلوا في سبيل ذلك جهدًا كبيرًا من أجل تشويه حقيقة الوحي عند المسلمين؛ لعلمهم أنّ ظاهرة الوحي بالنسبة للمسلمين تمثّل منبع يقينهم وإيانهم بما جاء به النبي محمد الله تعالى[2].

<sup>[1]-</sup> الشيرازي، محمد الحسيني (ت: 1422هـ): تقريب الأذان إلى القرآن، ط 1، بيروت، دار العلوم، 1424هـ / 2003م، ج1، ص18.

<sup>[2]-</sup> ظ: الحمداني، مهند محمد صالح: «الوحي في القرآن الكريم وموقف المستشرقين منه»، مجلة كلية التربية الأساسية (تعنى بنشر البحوث والمقالات الأكاديمية في مجالات الدراسات العلمية والتربوية)، تصدر عن جامعة بابل، العدد السادس والستون، 2010م، ص194.

### المطلب الأوّل: الوحي في اللغة والاصطلاح:

الوحي في اللغة: سُمِّي الوحي وحيًا؛ لأنَّه إعلام خفي وسريع وخاص مَن يوحى إليه؛ بحيث يخفى على غيره.

قال الراغب الأصفهاني (ت:502هـ): «أصل الوحي الإشارة السريعة ولتضمّن السرعة، قيل: أمر وحى، وذلك يكون بالكلام على سبيل الرمز والتعريض، وقد يكون بصوت مجرد عن التركيب، وبإشارة ببعض الجوارح، وبالكتابة، وقد حمل على ذلك قوله تعالى عن زكريا ﴿ فَنَرَجَ عَلَى فَوْمِهِ مِنَ ٱلْمِحْرَابِ فَأُوْحَى إِلَيْهِمْ أَن سَبِّحُوا بُكُرَةً وَعَشِيًّا ﴾ [سورة مريم، الآية11]»[1].

وأنَّ أَصل كلمة الوحي في اللغة هو إعلام في الخَفاء؛ ولذلك سمِّي الإِلهام وَحْيًا [2].

وقال الفيروزآبادي (ت:817هـ): «الوحي: الإشارة، والكتابة، والمكتوب، والرسالة، والإلهام، والكلام الخفي، وكل ما ألقيته إلى غيرك... وأوحى إليه: بعثه وألهمه» $^{[3]}$ .

وبعد استعراض مادة الوحي ـ وعلى ضوء معاجم اللغة المذكورة آنفًا ـ يمكن القول إنّ الوحى يطلق في اللّغة على:

1\_ الإلهام الفطري؛ كالوحي إلى أمّ موسى في قوله تعالى: ﴿ وَأَوْحَيْنَا ٓ إِلَىٰ أُمِّ مُوسَى ٓ أَنَّ أَرْضِعِيهِ ﴾ [سورة القصص، الآية7].

2 ـ الإلهام الغريزي للحيوان؛ كالوحي إلى النحل، كما في قوله تعالى: ﴿ وَأُوْحَىٰ رَبُّكَ إِلَى ٱلْغَلِ أَن ٱتَّخِذِي مِنَ لَبُهُمَالِ بُهُوتًا ﴾ [سورة النحل، الآية68].

3 - الإشارة السريعة على سبيل الرمز والإيحاء؛ كإيحاء زكريا إلى قومه في قوله تعالى: ﴿ فَخُرُجُ

<sup>[1]-</sup> الراغب الأصفهاني، الحسين بن محمد (ت: 425هـ): مفردات ألفاظ القرآن، تح: صفوان عدنان داوودي، ط 3، مط: أميران، 1424هــ ق، ص858.

<sup>[2]-</sup> ظ: ابن منظور، محمد بن مكرم، لسان العرب، م.س، ج15، ص381.

<sup>[3]-</sup> الفيروزآبادي، محمد بن يعقوب: القاموس المحيط، ج4، ص999.



عَلَىٰ قَوْمِهِ عَمِنَ ٱلْمِحْرَابِ فَأُوْحَىٰ إِلَيْهِمْ أَن سَيِّحُواْ بُكُرَةً وَعَشِيًّا ﴾ [سورة مريم، الآية 11][1].

4. وسوسة الشيطان وتزيين الشرفي نفوس أوليائه؛ كما في قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ ٱلشَّيَطِينَ لَيُوحُونَ إِلَىٰ ٱلْمَالِيَةِ الْمُحَدِلُوكُمُ ۗ ﴾ [سورة الأنعام، الآية 121][2].

5 ما يلقيه الله تعالى إلى ملائكته من أمر ليفعلوه؛ كقوله تعالى: ﴿ إِذْ يُوحِى رَبُّكَ إِلَى الْمَكَيِّكَةِ أَيِّ مَعَكُمٌ فَثَبِتُوا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ [سورة الأنفال، الآية12].

6 يطلق على إعلام إنسان لآخر بالخفاء من دون أنّ يعلم غيره من البشر؛ كما في قوله تعالى: ﴿ يُوْجِي بَعَضُهُمْ إِلَى بَعْضِ زُخْرُفَ ٱلْقَوْلِ غُرُورًا ﴾ [سورة الأنعام، الآية112][3].

7ـ ووحي الله إلى أنبيائه هو ما يلقيه إليهم من العلم الضروري الذي يخفيه عن غيرهم $^{[4]}$ .

### الوحي في الاصطلاح:

عرّفه محمد عبد العظيم الزرقاني (ت:1367هـ) بقوله: «أن يُعْلِمَ الله تعالى مَن اصطفاه من عباده كلَّ ما أراد اطِّلاعه عليه من ألوان الهداية والعلم، ولكن بطريقة سرِّية خفية غير معتادة للبشر» $^{[5]}$ .

وعُرف الوحي بأنه: عبارة عن الاتصال الروحي المباشر بين ذات الرسول الباطنة والملأ الأعلى<sup>[6]</sup>.

ومن خلال التعريفين السابقين يتبيّن أنّ الوحي «لا يكون مصدره إلّا الله تعالى ولا يتلقاه منه أو من الملك المخصّص إلّا نبى أو رسول لربّ العالمين» $^{[7]}$ .

<sup>[1]-</sup> ظ: القطان، منّاع، مباحث في علوم القرآن، م.س، ص26.

<sup>[2]-</sup> ظ: الجلالي، محمد حسين: دراسة حول القرآن الكريم، تح: علي النجيدي الإحسائي، ط 2، بيروت، دار المحجة البيضاء، 1435هـ/2014م، ص21.

<sup>[3] -</sup> ظ: محمد، إدريس حامد: «آراء المستشرقين حول مفهوم الوحى» (بحث)، ص7.

<sup>[4]-</sup> ظ: الأعرجي، ستار جبر: الوحي ودلالته في القرآن الكريم والفكر الإسلامي (رسالة ماجستير)، ص16.

<sup>[5]-</sup> الزرقاني، محمد عبد العظيم، مناهل العرفان، م.س، ج1، ص63.

<sup>[6] -</sup> ظ: معرفة، محمد هادي، التمهيد في علوم القرآن، م.س، ج1، ص73.

<sup>[7]-</sup> إبداح، إقبال عبد الرحمن: الوحي القرآني بين المفسرين والمستشرقين، ط 1، الأردن، دار دجلة، 2011م، ص24.

# - الدِّراسَا مُثَالِعَ آنيَّة في الأَسِيْشِرَاق السِيْسَويْدِي 🍑

### المطلب الثاني: أنواع الوحى:

لم تكن ضروب تكليم الله للبشر على صورة واحدة، بل اختلفت وتعدّدت ضروب الوحي الإلهي إلى أنبيائه الله إلّا وَحَيًا أَوْ مِن الإلهي إلى أنبيائه الله إلّا وَحَيًا أَوْ مِن وَرَآيِ جِعَابٍ أَوْ يُرسِلَ رَسُولًا فَيُوحِى بِإِذْنِهِ، مَا يَشَآهُ إِنّهُ، عَلِيّ حَكِيمٌ ﴾ [سورة الشورى، الآية 51]. وهذه الأنحاء في الإيحاء هي:

1 ـ «الإلقاء في القلب ـ يقظة أو منامًا - ويشمل النفث في الروع، والإلهام، والرؤية المنامية»<sup>[1]</sup>، وهذا الإلقاء لا يتطلّب نزول الملك، وهو ما تؤيده الروايات الواردة في علم النبي المنابية [2]. رُوي عن عائشة أنّها قالت: «أول ما بُدئ به رسول الله (صلى الله عليه وسلّم) من الوحي الرؤيا الصالحة في النوم...»<sup>[3]</sup>.

وقال وَ رَوْع القدس نَفَثَ في رُوعِي أَنَّ نفسًا لن تموت حتى تستكمل رزقها وأجلها، فاتقوا الله، وأجملوا في الطلب»[4].

2 - الكلام من وراء حجاب، وهو أن يسمع كلام الله من حيث لا يراه، كما وقع لموسى الله عن على الطّور، قال تعالى: ﴿ فَلَمَّا أَتَهُا نُودِي مِن شَلِعِي الْوَادِ ٱلْأَيْمَنِ فِي ٱلْمُقَعَةِ ٱلْمُبُدَرَكَةِ مِنَ السَّجَرَةِ أَن يَكُوهَ مَن إِنَّ ٱللّهُ رَبُّ ٱلْكَلَمِينَ ﴾ [سورة القصص، الآية 30][5].

3 - ما يكون بإرسال ملك من الملائكة فيبلّغ ما أمر الله به إلى مَن شاء من عباده [6]، كما في قوله تعالى: ﴿ أَوْ يُرّسِلَ رَسُولًا فَيُوحِىَ بِإِذْنِهِ مَا يَشَآءُ إِنَّهُ عَلِيٌّ حَكِيمٌ ﴾ [سورة الشورى، الآنة 51].

<sup>[1]-</sup> محمد، إدريس حامد، آراء المستشرقين حول مفهوم الوحي (بحث)، م.س، ص9.

<sup>[2]-</sup> ظ: الطباطبائي، محمد حسين (ت: 1402هـ): الميزان في تفسير القرآن، مؤسّسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرفة، ج5، ص80.

<sup>[3]-</sup> ابن حنبل، أحمد (ت: 241هـ): مسند أحمد، لا ط، بيروت، دار صادر، ج6، ص153.

<sup>[4]-</sup> النوري، حسين (ت:1320هـ): مستدرك الوسائل، تح: مؤسسة آل البيت (عليهم السلام) لإحياء التراث، ط 2، بيروت، 1408 هـ - 1988م، ج13، ص29.

<sup>[5]-</sup> ظ: الجلالي، محمد حسين، دراسة حول القرآن الكريم، م.س، ص27.

<sup>[6] -</sup> ظ: الطباطبائي، محمد حسين: القرآن في الإسلام، ط/ سبهر، طهران، 1404هـ ص105.



هذه ضروب الوحي بشكل عام، أمّا ما يخصّ نبينا محمد وكان يأتيه الوحي تارةً في المنام وحصل هذا في بدء نبوّته، وأخرى يكون الوحي بلا توسّط ملك، وإغّا يكون مباشرًا، وثالثة بتوسيط الملك، وهذا الملك هو جبرئيل عليه وبيان ذلك بإيجاز: أنّ أوّل صورة من صور الوحي للنبي ولي كانت الرؤيا الصادقة؛ إذ إنّه والمرابع كان لا يرى رؤيا إلّا جاءت مثل فلق الصبح [1]، قال الإمام الباقر عليه «وأمّا النبي فهو الذي يرى في منامه نحو رؤيا إبراهيم عليه ونحو ما كان رأى رسول الله والله والله

ثمّ جاءت مرحلة أخرى وهي الوحي عن طريق جبرائيل المسلم فكان المسلم النبي النبي النبي المسلم النبي المسلم النبي المسلم النبي المسلم النبي المسلم النبي المسلم المسلم

ولعلّ أكثر صور الوحي هي تلك التي تكون بلا توسّط، فقد وصف الصحابة وأهل البيت (عليهم السلام) حالة الرسول والمُنتُ حينما كان ينزل عليه الوحي بهذه الصورة، من أنّه كانت تعتريه غشوةً منهكة، ويتصبّب عرقًا، وغيرها من علامات التعب والإجهاد أقال الإمام الصادق عليه : «...إذا أتاه الوحي وليس بينهما جبرئيل تُصيبه تلك السبتة، ويغشاه منه ما يغشاه؛ لثقل الوحي عليه من الله (عزّ وجلّ)» [6].

<sup>[1]-</sup> ظ: معرفة، محمد هادي، التمهيد في علوم القرآن، م.س، ج1، ص94.

<sup>[2]-</sup> الكليني، محمد بن يعقوب (ت: 329هـ): الكافي، تصحيح وتعليق: علي أكبر الغفاري، ط 5، طهران، دار الكتب الإسلامية، مط/ حيدري، 1363ش، ج1، ص176؛ الفيض الكاشاني، محمد محسن (ت: 1091هـ): الوافي، تح: ضياء الدين الحسيني الأصفهاني، لا ط، أصفهان، مكتبة الإمام أمير المؤمنين على ﷺ العامة، ج2، ص74.

<sup>[3]-</sup> ظ: الهيثمي، علي بن أبي بكر (ت:807هـ): مجمع الزوائد ومنبع الفوائد، لا ط، بيروت، دار الكتب العلمية، 1408هـ ـ 1988م، ج9، ص875؛ المازندراني، محمد صالح (ت: 1081هـ): شرح أصول الكافي، ضبط وتصحيح: علي عاشور، ط 1، بيروت، دار إحياء التراث العربي، 1421هـ ـ 2000م، ج1، ص848؛ الشاهرودي، علي النمازي (ت: 1405هـ): مستدرك سفينة البحار، تح: حسن بن علي النمازي، لا ط، قم المشرفة، مؤسسة النشر التابعة لجماعة المدرسين، 1409هـ ج3، ص378.

<sup>[4]-</sup> ظ: معرفة، محمد هادي، التمهيد في علوم القرآن، م.س، ج1، ص98.

<sup>[5]-</sup> ظ: م.ن، ج1، ص101.

<sup>[6]-</sup> البرقي، أحمد بن محمد (ت: 274هـ): المحاسن، تح: السيد جلال الدين الحسيني، ط 1، طهران، دار الكتب الإسلامية، 1370 ـ 1330ش، ج2، ص339.

# -

### 🍑 - الدِّراسَانُ الْعِرَانِيَّة في الأسِيْسِرَلق السِيْسُويْدِي

### المطلب الثالث: مفهوم الوحى عند اليهود والنصارى:

الوحي في أسفار العهد القديم يعبّر عنه تارةً (بالكلام من وراء حجاب كما حدث لآدم) «فنادى الرب الإله آدم، وقال له: أين أنت؟ فقال: سمعت صوتك في الجنّة، فخشيت لأني عريان، فاختبأت. فقال: مَن أعلمك أنك عريان؟ هل أكلت من الشجرة التي أوصيتك أن لا تأكل منها...»[1]، يذكر كتبة الأسفار أنّ كلام الله تعالى إلى آدم وزوجه حواء المَهَا كان من خلال الصوت الذي تعيه أذن البشر [2].

وأخرى (بالرؤيا) كما حدث لإبراهيم السيلام «بعد هذه الأمور صار كلام الربّ إلى أبرام في الرؤيا قائلًا: لا تخف يا أبرام، أنا ترس لك، أجرك كثير جدًا. فقال أبرام: أيّها السيد الربّ ماذا تعطيني وأنا ماض عقيمًا...»[3].

ففي العهد القديم يخلو تعبيرهم عن الوحي من الاتّصال الروحي بين الملأ الأعلى وبين رسل الله تعالى، ويقتصر على الكلام من وراء حجاب، أو الرؤيا المناميّة بحسب التعريف المتقدّم.

وجاء تفسير كلمة (الوحي) في الكتاب المقدّس بأنّها تستعمل للدلالة على نبوّة خاصّة عدينة، أو شعب، من قبيل ما جاء في الكتاب المقدّس (العهد الجديد) «هذا الوحي هو الرئيس في أورشليم» [4] ، أي: إنّه آية للشعب، ورئيس لهذه المدينة، وعلى العموم يراد بالوحي الإلهام، ومعنى الإلهام: هو حلول روح الله في روح الكتّاب الملهمين؛ من أجل إفادتهم بحقائق روحيّة أو حوادث مستقبلة لا يتوصّل إليها إلّا به [5].

عند التأمّل في تعريف الوحي المذكور في الكتاب المقدّس نرى الفارق الجوهريّ بين الوحي في الديانة المسيحيّة وبين الوحي القرآني، فالوحي عند النصارى من خلال هذا التعريف لا يعدو الإلهام والكشف الحاصل عند الكتّاب الملهمين؛ أي بسبب صفاء نفوس هؤلاء الكتّاب وسمو

<sup>[1]-</sup> الكتاب المقدّس (العهد القديم)، الكنيسة، الناشر: دار الكتاب المقدس، 1980م، سفر التكوين، الإصحاح3: 9 ـ 11: 6.

<sup>[2] -</sup> ظ: عبد الوهاب، أحمد: الوحى والملائكة في اليهودية والمسيحية والإسلام، ط 1، مكتبة هبة، 1399هـ ـ 1979م، ص44.

<sup>[3]-</sup> الكتاب المقدّس (العهد القديم)، سفر التكوين، الإصحاح 15: 1 ـ2: 22.

<sup>[4]-</sup> الكتاب المقدّس (العهد الجديد)، الكنيسة، الناشر: دار الكتاب المقدس، 1980م، سفر حزقيال، الإصحاح12: 10: 119.

<sup>[5]-</sup> ظ: رضا، محمد رشيد (ت:1354هـ): الوحى المحمدي، ط 3، بيروت، مؤسسة عز الدين للطباعة والنشر، 1406هـ ص95.



أرواحهم تنكشف لهم بعض الأمور من قبيل الإخبار بحوادث مستقبليّة غائبة عن الحاضرين، أو إظهار بعض الحقائق الروحية ونحو ذلك.

وهذا الوحي «يكون ثمرة من ثمار الكدّ والجهد أو أثر من آثار الرياضة الروحيّة، أو نتيجة للتفكير الطويل، فلا يُنشئ في النفس يقينًا كاملًا ولا شبه كامل، بل يظلّ أمرًا شخصيًّا ذاتيًّا لا يتلقى الحقيقة من مصدر أعلى وأسمى»[1].

ولكن الله تعالى بين في محكم كتابه العزيز أنّ صفة الوحي المنزل على خاتم الأنبياء والمرسلين هي توافق صفة الوحي المنزل على الأنبياء السابقين؛ إذ قال تعالى: ﴿إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَى وَاللَّهِ عَلَى الْأَنبياء السابقين؛ إذ قال تعالى: ﴿إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَى وَاللَّهِ عَلَى الْأَنبياء السابقين؛ إذ قال تعالى: ﴿ إِلَيْكَ كُمّا أَوْحَيْنَا إِلَى وَوْجِ وَالنّبِيتِينَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَوْحَيْنَا إِلَى إِبْرَهِيمَ وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ وَيُونُس وَهَرُونَ وَسُلِيّهُنَ وَءَاتَيْنَا دَاوُردَ زَبُورًا ﴾ وَيَعْقُوبَ وَلُونُس وَهَرُونَ وَسُلِيّهُنَ وَءَاتَيْنَا دَاوُردَ زَبُورًا ﴾ [سورة النساء، الآية 163]، وقال أيضًا: ﴿ كَنَالِكَ يُوحِيّ إِلَيْكَ وَإِلَى ٱلّذِينَ مِن قَبْلِكَ اللّهُ ٱلْعَزِيزُ اللّهَ اللّهَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

# المطلب الرابع: ثبوت حصول الوحي لمحمد الله إثبات لآيات الأنبياء السابقين:

امتازت معجزة النبي محمد المسلمانية المتمثّلة بالقرآن الكريم عن غيرها من الكتب السماوية السابقة بأنّ الله سبحانه وتعالى تعهّد في كتابه العزيز بجمعه؛ حيث قال: ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ، وَقُورُ مَا نَهُ الله سورة القيامة، الآية 17]، وحفظه كما في قوله: ﴿ إِنَّا نَحُنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ وَلَيْ اللهُ اللهِ المورة الحجر، الآية 9].

فتوفّر للقرآن الكريم ما لم يتوفّر للكتب السماويّة السابقة من حيث الحفظ المتواتر؛ إذ «إنّ الوحي الإلهي الوحيد الذي نقل بنصّه الحرفي تواترًا عمَّن جاء به بطريقتي الحفظ والكتابة معًا هو القرآن، وإنّ المعنيّ الوحيد الذي نقل تاريخه بالروايات المتّصلة بالأسانيد حفظًا وكتابةً هو محمد (صلّى الله عليه وسلم) فالدين الوحيد الذي يمكن أن يعقله العلماء المستقلون في الفهم والرأي ويبنوا عليه حكمهم هو الإسلام»[1].

<sup>[1]-</sup> الصالح، صبحى، مباحث في علوم القرآن، م.س، ص56.

<sup>[2]-</sup> رضا، محمد رشيد، الوحى المحمدي، م.س، ص115.

# JI -

### 🧀 - الدِّراسَاتُ الِعَرَانِيَّة في الاِستِيْرَاق البِيْنُويْدِي 🏎

أمّا الكتب السماويّة الأخرى؛ فإنّها «تفتقر... إلى القطع بصحتها؛ وذلك لما شابها من التحريف والتبديل والتشويه والإضافة، كما لا يمكن عزوها إلى الذين نسبت إليهم؛ إذ لا توجد نُسخ من تلك الأسفار والأناجيل مكتوبة باللغات التي كتبت بها، بالتواتر ولا بالآحاد، كما لا يمكن القطع بصحّة التراجم التي نقلت بها، وبذلك نخلص إلى أنّه لا يمكن إثبات وحي الأنبياء السابقين إلّا بثبوت الوحي لمحمد المرابقية، وهذا القرآن الذي جاء به هو الحجة الوحيدة عليها في الطور العلمي المستقل»[1].

لذلك يعد إثبات الوحي الإلهي إلى النبي محمد النبي المصدر الوحيد لإثبات الوحي للأنبياء السابقين؛ لأنّ القرآن الكريم امتاز عن غيره بالحفظ والنقل المتواتر المفيد للقطع بصدوره عن الله سبحانه وتعالى ومن خلاله نُثبت الوحى للأنبياء السابقين.

### المطلب الخامس: الوحي من منظار الاستشراق السويدي

كانت وما زالت ظاهرة الوحي تشغل أذهان المستشرقين بشكل عام، فمنهم مَن بذل الوسع في تتبّع هذه الظاهرة في تراث المسلمين؛ من أجل الحصول على أيِّ ثغرة ينفذ من خلالها للطعن والتشويه، وتشكيك المسلمين في ما جاء به الرسول الكريم محمد مُن ومنهم مَن سار في بحثه لهذه الظاهرة على وفق المنهج العلمي الرصين ـ وهم قلّة ـ من أجل كشف الحقائق الخافية عنهم، وهم مع إخلاصهم في بحثهم لم يسلموا من الهفوات والاستنتاجات المجانبة للصواب، وأسباب ذلك كثيرة، منها: جهلهم باللّغة العربية وخصائصها.

أمّا الدراسات الاستشراقية السويدية فإنّها لم تختلف عن سابقاتها من الدراسات الاستشراقية لظاهرة الوحي، فجاءت دراساتهم متباينة؛ لذلك اختلفت آراؤهم وأقوالهم في حقيقة الوحي، فمنهم مَن سار على هدي أساتذته من المستشرقين السابقين، متخذًا الطعن والتشويه والإنكار لهذه الظاهرة هدفًا للنيل من الإسلام ورسوله، ومنهم مَن اتبع المنهج العلمي في بحثه، فبرزت الحياديّة والإنصاف والموضوعيّة في آرائه وأقواله إزاء القرآن الكريم والنبي محمد المربية، وهذا المطلب سيتكفّل ببيان آراء المستشرقين السويديين وأقوالهم المتباينة في ظاهرة الوحي.

<sup>[1]-</sup> إبداح، إقبال عبد الرحمن، الوحي القرآني بين المفسرين والمستشرقين، م.س، ص61.



#### 1ـ المستشرق كارل يوهان تورنبيرغ (Karl Johann Tornberg) (1877 ـ 1877م)

وهو يرى أنّ الذي جاء به النبي محمد الله الباطل، وعبادتهم أثارت غضب الرب (الله) هو واحد فقط، وأنّ الأصنام هي ليست سوى تماثيل الباطل، وعبادتهم أثارت غضب الرب (الله) الذي من شأنه أن يُظهر نفسه أنّه رهيب (مخيف) للوثنين، هذه العقيدة (الاعتقاد) هي مكتسبة من خلال التعليم والتأمّل الذاتي التي جعلت منه نبيًا»[2].

ثمّ يبيّن نظرة الكنيسة للنبي محمد، وبعد ذلك يتهم النبي بالصّرع، فيقول: «وهكذا شعر وكأنّه موفد الرب (رسول الله)، ووجهة نظر الكنيسة القديمة فضلًا عن التنوير الحديث تجعله مخطئًا، وأنّهم كانوا ينظرون إليه على أنّه محتال، ولكن محمد في الحقيقة من حيث السمو الروحي لا يمكن أن يُقارن مع الأنبياء العظام من العهد القديم، مثل: أشعياء، ويوئيل. منذُ البداية كان شيئًا مرضيًا في حالته النفسية المتهيجة والغاضبة، إنّه مرض الجسم الذي تم التعبير عنه بالنوبة الصَرَعيّة، ومثل هذه الحالات أعطته السبب الأول للاعتقاد أنّه قد فهم القوى العليا» [3].

ثمّ يبيّن أنّه غير قادر على تشخيص حالة الرسول ويصف حالة النبي النّبيّ عند نزول الوحي بصفات بعيدة كلّ البعد عن الموضوعيّة فضلًا عن الأدب، فيقوله: «أنا طبيب صغير جدًا لكي أكون قادرًا على اتّخاذ قرار بشأن نوع مرض محمد، وأيضًا لا أعرف ما إذا كانت الأوصاف التقليدية لحالته كافية للطبيب للحُكم عليه، وقد تجلّت معاناته في الحالات المفاجئة التي أصبح فيها فاقدًا الوعي كليًا أو نصفيًا، والتي سقط فيها وكأنّه في حالة سكر (سكران)، ومن جانب (أحمرٌ لونه تمامًا وأصبح محمومًا)، وقد ذُكر أنّه كان يصرخ مثل )جمل صغير)، وكان لديه شعور أنّ هناك أزيزًا أو رنينًا في الأذن» [1].

<sup>[1]-</sup> ولد في Linkoping (عاصمة إقليم أوستروجوتي)، وهوعالم بالنقود العربية والتاريخ الإسلامي، حصل على شهادة الدكتوراه في الفلسفة في عام 1833م من جامعة أوبسالا، عُيِّن في الجامعة نفسها مدرسًا للأدب العربي، وبعد أن أكمل دراساته الشرقية في باريس على يد دى ساسي، طوال سنتين رجع إلى السويدية، وحقق تاريخ الكامل لابن اطال سنتين رجع إلى السويدية، وحقق تاريخ الكامل لابن الأثير، وفهرس المخطوطات الشرقية في مكتبة لوند، ووضع فهرس المخطوطات العربية والفارسية والتركية في جامعة أوبسالا وغيرها، توفي سنة1877م. ط: بدوي، عبد الرحمن (ت:1423هـ): موسوعة المستشرقين، ط 3 منقحة ومزيدة، بيروت، دار العلم للملايين، 1993م، ص166 ظ: درويش، أحمد، الاستشراق الفرنسي والأدب العربي، م.س، ص26.

<sup>[2]-</sup> Tornberg, Karl Johann, Koranen, kristian fylhlm shyl ghalirub, lund, 1874, p: 9

<sup>[3]-</sup> I bid, p: 10

<sup>[4]-</sup> I bid, p: 10

### 🍑 - الدِّراسَاتُ الْعِرَانِيَّة في الأستِيْدَرَاق البِينُويْدِي 🍑



وينقل رأي شخصٍ لم يصرّح باسمه بقوله: «ووفقًا لأحد الأشخاص الذين لديهم معرفة بالمشرق القديم بالمعنى الواسع والذي ينسب الاضطرابات المستمرة والفورية تنطوي على تأثير الأرواح الشريرة، وأنّ محمدًا في المقام الأوّل كان مهووسًا بالشياطين، ما دفعه إلى اليأس والتفكير بالانتحار»[1].

ويذكر أنّ سبب اعتقاد النبي محمد كونه مبعوثًا من قِبل السماء هو «إمّا من خلال مداولاته الخاصة، أو من خلال إقناع الآخرين (وخاصة ورقة الذي اعترف له بعلامة النبوءة)؛ إذ إنّه أقنع نفسه أنّ القوّة السماويّة كانت فيه، وأنّ الروح المقدّسة قامت بهزّ روحه وجسده، ومعاناة جسده أثبتت بالدليل على دعوته النبوية»[2].

ثمّ يحكم على النبي النبي المنطقة بقوله: «وبطبيعة الحال، في مثل هذه الطبيعة المضطربة، والعصبية، والأحلام، ورؤى الصحوة (الهلوسة) التي لم تكن غائبة، عزّزت له في اعتقاده» [3] وأنّ النبوة التي تقع تحت تأثيرات كهذه، لا بدّ من أن تعاني من عيوب شديدة [4]، كما يفتري على النبي المنطقة بأنّ شيطانه لم يقده دامًا بالطريق الصحيح [5]، ويذكر أنّ النبي المنطقة المتعمل في كثير من الأحيان الخدعة والاحتيال لأجل تحقيق أهدافه [6].

كما أنّ محمدًا والمنافق كان «يعاني كثيرًا من أسئلة اليهود البارعة والملاحظات السيّئة، التي لم يستطع الإجابة عنها هذا الرجل غير المتعلّم، والذي لا يعرف شيئًا سوى التهديدات الرهيبة بالعقاب الإلهي، الذي تعرّض لها أسلافهم المعاندين»[7]، وفي معركة أُحد بعد استشهاد عمّه حمزة «غضب النبي على حبيبه حمزة الذي تم تشويه جسده، وقد أقسم على الانتقام وتشويه أجساد العديد من الأعداء، ولكنّه سرعان ما عدل عن ذلك؛ لأنّ عقله

<sup>[1]-</sup> I bid, p: 10

<sup>[2]-</sup> Tornberg, Karl Johann, Koranen, p: 10.

<sup>[3]-</sup> Ibid, p:10

I bid, p: 10 ظ - [4]

<sup>[5]-</sup> ظ: Tornberg, Karl Johann, Koranen, p: 11

I bid, p: 11:ظ -[6]

<sup>[7]-</sup> Ibid, p:26



عاد إليه» $^{[1]}$ . ويقول كان «آخر تخيلاته أنّه كان يحوم حول الملائكة والسماء $^{[2]}$ .

وبعد أن أطلق جملة كبيرة من التهم وتزييف الحقائق انتقل إلى تقييم شخص النبي محمد والمرافقة من خلال حياته العامة بعيدًا عن كونه نبيًّا، أو واعظًا، ونحو ذلك، فذكر صفات النبي محمد المرافقة النفسية والاجتماعية، وهي:

- 1ـ كان سريع الغضب، وكان أتباعه يخشوه عندما كانوا يرونه يعقد حاجبيه من الغضب.
  - 2 لم يتصرّف باستبداد أبدًا اتّجاه أتباعه.
  - 3ـ ولم يُسئ أو يجرح حريّة العرب الراسخة في عقولهم.
- 4 كان يعيش مع زوجاته في أكواخ بائسة من الطين وفروع النخيل، التي كان يمكن الوصول إلى سقفها من خلال الأيدي، وكان طعامه من التمور والخبز والدقيق، ونادرًا اللحوم، ولكن لا تتكون وجبته من أكثر من طبق واحد، وكانت أدواته المنزلية وملابسه بسيطة جدًا، وقد كان يكره كل زينة مفرطة.
  - 5\_ كان يخاف من الأرواح الشريرة.
- 6ـ الخيال والشعور بالتعب والإغماء، كانت تسيطر عليه كثيرًا عندما كان يرى مملكة الأرواح وتاريخ الزمن الماضي.
  - 7ـ كان محمد يفتقر إلى الشجاعة الجسدية الحقيقية.
    - 8ـ شخصية محمد مليئة بالألغاز.

وبعد ذلك ينفي كلّ صفة إيجابيّة كان يتمتّع بها النبي رَبِي اللهِ عَلَى منها: أنّ رحلة الرسول الكريم التي ذكرها القرآن برحلة الشتاء والصيف يقول فيهما أنّ كلتا «الرحلتين هي أسطورة »[3].

<sup>[1]-</sup> I bid, p: 44

<sup>[2]-</sup> I bid, p: 75

<sup>[3]-</sup> Tornberg, Karl Johann, Koranen, p: 6.

### 🍑 - الدَّراسَانُ الْعِرَانَيَّة في الأستِشِرَلَ السِّيويْدِي



ومنها: ينفي مسألة وضع الحجر الأسود، وكونه موصوفًا بالأمانة قبل بعثته، فيقول: «ثمّ تولى، من خلال الصدفة، ما يُسمّى بالتوسط بين أصول القبائل المكية المختلفة، الذين قاتلوا من أجل شرف إعادة وضع الحجر الأسود المقدّس إلى مكانه، ولكن كل هذه القصة هي ملفّقة، فضلًا عن حقيقة أنّه كان يُسمّى عمومًا (الأمين، الجدير بالثقة)»[1].

وفي قصّة الغرانيق يروي لنا (كارل يوهان تورنبيرغ) تفاصيل جاء بها من عنده حول النبي والتي في حلّ وسط (تسوية) معهم، ومع ذلك فإنّ القرشيين بيّنوا أنّهم يريدون تصديقه، حيث اعترف الربّ الأعلى بآلهتهم، وهذا ما تم رفضه كما في (سورة رقم 109، الكافرون)»[2]. ثمّ يذكر تسوية النبي محمد والتي مع قومه من خلال: «(سورة رقم 53، النجم) في بضع كلمات، والتي فيها تم الإعلان للمكيين عن ثلاثة آلهة رئيسة التي يمكن أن تشفع كثيرًا عند الله؛ ونتيجة لهذا التفسير، انتقل إليه العديد من القرشيين وهكذا نشأت شائعة اهتداء (أسلمه، توبة) مكة»[3]. و«لكن سرعان ما (أنبه) ضميره عن مدى صعوبة أن يتخلّى عن الميزة المكتسبة مرةً واحدةً؛ لذلك أعلن بشكل علني أنّ هذه الكلمات هي هاجس (من خواطر) الشيطان، وأصبحت المقاومة الآن أكثر صعوبة»[4]. وبعد ذلك يرى أنّ فكرة النبي محمد والمي ليست فريدة من نوعها، بل لها مثيل في الديانة اليهودية والمسيحية ولكن هذه الفكرة في نهاية المطاف قادته إلى خطوة كاذبة!!

وقال: «إذا (كان) المرء يؤمن فقط في الله كربً أعلى للعالم، فيمكن للمرء أن يعترف بالأصنام الوثنية، (كما آباء الكنيسة) الذين نسبوا الوجود الحقيقي لهم كنوع من الآلهة الأقل، كما رأى بعض من اليهود والمسيحيين مثالًا لهم في الملائكة، وهذه الفكرة قادته في النهاية إلى خطوة كاذبة»[5].

<sup>[1]-</sup> Tornberg, Karl Johann, Koranen, p: 17.

<sup>[2]-</sup> I bid, p: 17.

<sup>[3]-</sup> I bid, p: 17

<sup>[4]-</sup> I bid, p: 17

<sup>[5]-</sup> I bid, p: 7



مثل هذه الأفكار الفاسدة والمنحرفة سعى هذا المستشرق وأمثاله للنيل من أعظم شخصية عرفها الإسلام، بل العالم أجمع، من خلال التشكيك والتشويه والتزييف المتعمّد للحقائق، وإنكار ما هو ثابت في الدين الإسلامي، والتمسّك بكل ما يخدم هدفهم الرامي للطعن بالوحي الإلهي وإنكاره، معتمدين في ذلك على أخبار ضعيفة أو موضوعة عن رسول الله المرابعي أو اختلاقها من عند أنفسهم ظلمًا وعدوانًا.

### 2ـ كارل فلهلم زتّرستين (Karl Vilhelm Zettersteen) (1953ـ 1953م)

يقول إنّ الذي حصل لمحمد هو: «الوحي الوهمي»<sup>[2]</sup>؛ لأنّه «كان بمثابة الواعظ لتعليم مذهب (مبدأ) جديد لأبناء بلده في مكة»<sup>[3]</sup>.

ولكنّه ينفي كونه شاعرًا بقوله: «بالنسبة للشعر، لم يكن لدى محمد عقلية شعرية، والحق يُقال، فقد عارض المكين عندما ألمحوا أنّه كان شاعرًا، كما ذُكر في (سورة الأنبياء، الآية 5): ﴿ بَلْ قَالُواْ أَضْغَنْ أُمُّلِ الْأَوْلُونَ ﴾، وفي (سورة الصافات، الآية 36): ﴿ وَيَقُولُونَ أَبِنَا لَتَارِكُواْ ءَالِهَتِنَا لِشَاعِرٍ مَجْنُونِ ﴾، وفي (سورة الطور، الآية 30): ﴿ وَيَقُولُونَ أَبِنَا لَتَارِكُواْ ءَالِهَتِنَا لِشَاعِرٍ مَجْنُونِ ﴾، وفي (سورة الطور، الآية 30): ﴿ وَيَقُولُونَ أَبِنَا لَتَارِكُواْ ءَالِهَتِنَا لِشَاعِرٍ مَجْنُونِ ﴾، وفي (سورة الطور، الآية 30):

<sup>[1]-</sup> ولد في بلدة أورسة، وتعلم في المدرسة العالية بمدينة فالون، وأضاف إلى مواد دراسته العبرية والعربية، والأخيرة تعلّمها ولا معلّم له. ولما نال منها شهادته العالية (1884م) انتسب إلى دار العلوم في أوبسالا، وحاز منها الدكتوراه (1895م)، وتضلّع في الفارسية والتركية على المشارقة الذين كانوا يدرسون في المعهد الشرقي ببرلين، وتعمّق في العربية، وكانت مناصبه هي: أستاذ مساعد للغات السامية في جامعة لوند على المائمة و (1913م)، وأستاذ للغات السامية في جامعة أوبسالا إلى أن أحيل إلى التقاعد (1911م)، وكلف بتحرير التاريخ الأدبي الشرقي (1892م) - 1901م)، وأسهم في دائرة المعارف الإسلامية (1915م)، وناب عن المستشرقين في مهرجان المتنبي وخطب بالعربية في دمشق (1936م)، وقد رحل في درس المخطوطات الشرقية إلى برلين، والأسكوريال، ولندن، وأكسفورد، وباريس، وروما، والشرق، والدائمرك، وليبزيج، وعاد إلى بعضها التماسًا لتحقيق ما فاته في الرحلة الأولى، وما جعل له يدًا أطول في لغات العامة في تونس، ومصر، والشام، وغيرها من بلاد العرب التي طوّف فيها غير مرّة، وقد انتخب عضوًا في مجامع علمية كثيرة، ونال أوسمة رفيعة، وصدر عدد من العالم الشرقي لتكريه (1911م)، ودراسة عن العسن بن محمد بن الحسن المحمدي (أربع طبعات، أستوكهولم1906 - 18)، وترجم القرآن إلى السويدية (أستوكهولم 1917م)، ودراسة عن العسن بن محمد بن الحسن الصغاني، وكتابه مشارق الأنوار النبوية من صحاح الأخبار المصطفوية (ليبزيج 1896م)، وغيرها. (ظ: عقيقي، نجيب، المستشرقون، م.س، ج3، ص29 - 13).

<sup>[2]-</sup> Stockholm, wahlstrom and widstrand p Zettersteen, Karl Vilhelm, Koranen, p 25.

<sup>[3]-</sup> I bid, p: 10

<sup>[4]-</sup> Zettersteen, Karl Vilhelm, Koranen, p: 27

### 🛹 - الدُّراسَانُ الْحَرَانَيَّة في الأسِيْشِرَاق السِيْسُويْدِي 🐟



ويرى «أنّ القرآن وفقًا للمفهوم المحمدي الصارم هو خالٍ تمامًا من جميع أنواع العيوب والنقائص»[1].

بناءً على ما تقدّم تتضح رؤية (زترستين) بإنكار الوحي؛ حيث ينسب ما تلقّاه النبي محمد وربي المحمد وربي المحمد وربي المحمد وربي النبي محمد وربي المحمد وربي المحمد وربي المحمد وربي المحمد وربي الله سبحانه وتعالى، وهذا ما يسعى إليه جلُّ المستشرقين؛ لأنّ إنكار الوحي بالنسبة إليهم يُعتبر الركيزة الأساس التي يعتمد عليها المستشرقون في هدم الدين الإسلامي.

### 3ـ تور أندريه (Tor Andrae) ع 1885.

اختلفت رؤية (أندريه) عن غيره من المستشرقين السويديين في مسألة الوحي الذي تلقّاه النبي محمد النبي الإلهام النفسي، وأنّ تجربة النبي محمد النبي كانت تجربة ذاتية صادقة، وأنّ محمدًا النبي لم يكن يتوقّع أنّه سيأتي بكتاب مقدّس للعرب؛ كما اليهود والنصارى، فذكر ذلك بقول: «لم يكن محمد يتوقّع أنّ الكتاب سيمنح له، ولم يكن يدرك أنّه سيكون نبيًا لقومه، وأنّه سيُقدّم للعرب كتابًا مقدّسًا مثل اليهود والمسيحين الله فراغ، وإنّا النبي محمدًا يمتلك قوة نفسية مكّنته من الإلهام؛ لأنّ «روح الوحي لا تعمل في فراغ، وإنّا توظف المواد التي تمتلكها الروح بالفعل، سواء أكانت في الواقع في الوعي أو مخفية في ظلام

[1]- I bid, p: 26

[2]- هوتور يوليوس إفرايم أندرية، ولد سنة (1885م)، نشأ في أحضان أسرة نصرانية محافظة، فكان والده راعي كنيسة، وكان أندريه متدينًا له ميل شديد إلى التصوّف وصاحبه ذلك حتى آخر حياته، وكان على معرفة جيدة بالدين الإسلامي؛ بسبب اتقانه اللغة العربية من كبار محرري دائرة المعارف الإسلامية، عمل أستاذًا في جامعة أبسالا، ثمّ عُين محرري دائرة المعارف الإسلامية، عمل أستاذًا في جامعة أبسالا، ثمّ عُين أستوكهولم، وبعدها عمل أستاذًا في جامعة أبسالا، ثمّ عُين أسقو في أبي أبين أبي أبين ومستشارًا للحكومة، تركزت بحوثه في ثلاثة جوانب وهي: (التصوّف)، و(أثر النصرانية في الإسلام)، و(السيرة النبوية)، وكتابه (محمد حياته وعقيدته) هوعبارة عن محاضرات ألقاها في المعهد العالي لتاريخ الأديان في أستوكهولم، تُرجم كتابه إلى لغات عدّة، منها: الإيطالية، والإنجليزية. توفي في سنة 1947م ودفن في مدينة أوبسالا. (ظ: البهي، محمد: الفكر الإسلامي الحديث وصلته بالاستعمار الغربي، ط 1، عمان، دار الفرقان للنشر والتوزيع، 1941هـ ـ 2011م، ص535؛ التركماني، عبد الحق: شخصية الرسول في كتاب (محمد حياته وعقيدته) للمستشرق السويدي تور أندويه (بحث)، ص2719 ـ 2724.

<sup>[3]-</sup> Andrae, Tor, Mohammed: The Man and His Faith, translated by Theophil Menzel, Unied States, 2016, p. 94.



اللاوعي»<sup>[1]</sup>. وأنّ التواصل مع عالم الغيب كان سببه «النشوة ورحلة البصيرة إلى السماء وهو الوضع الطبيعي للاتصال مع عالم الغيب (عالم غير مرئي)، ومن ثمّ تجربة الوحي سوف تتّخذ حتمًا هذا الشكل، لا سيّما بين الناس من ثقافة بدائيّة، تجارب الوحي تقريبًا دامًا تكون بين نفس مستوى الناس الذين يتبعون نوعًا موحّدًا، كما أنّ العملية العقلية هي مبدأ تكويني لحين بدء العمل بالوحي»<sup>[2]</sup>. وبعد ذلك يصل إلى النتيجة الآتية؛ وهي: «أنّ الشكل الذي يفترضه عرض محمد من وحيه النبوي تم تحديده مسبقًا من قبل الأفكار، ومن قبل الرغبات السرية التي قد سكنت في ذهنه من خلال سنوات من الترقب»<sup>[3]</sup>.

ومن خلال كلام (أندريه) المذكور آنفا يتضح أنّ الوحي المحمدي من منظار (أندريه) هو نتيجة إلهام ذاتي تصوّره النبي محمد المرابعة أنّه من قبل الله تعالى، علاوة على عدم إيمانه بنبوّة النبي محمد المربعة النبي محمد المربعة إلى ادّعائه النبوّة هو الخوف من العقاب الأبدي.

#### 4ـ دكتور قانيتا صديق (Qanita Sadiqa)

يقول: «قد أوحى الرب (الله) شفويًا إلى النبي محمد (صلى الله عليه وسلّم) في الجزيرة العربية منذُ حوالي (1400 سنة). بدأت عملية الوحي في عام (610 م) عندئذٍ كان نبي الإسلام عمره حوالى (40 سنة)، وقد استمرّ لمدّة (23 سنة) تقريبًا» $^{[4]}$ .

ثم يبيّن أنّ النبي محمدًا هو مبعوث السماء حاله حال مَن سبقه من الأنبياء بدليل قوله تعالى: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ شَاعِرٌ نَّلَابَكُمْ بِهِ وَرَيْبَ ٱلْمَنُونِ ﴾ [سورة فاطر، الآية 24]، وقوله تعالى: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ شَاعِرٌ نَّرَبَكُ بِهِ وَرَيْبَ ٱلْمَنُونِ ﴾ [سورة النحل، الآية 36]. و«بذلك، فإنّ الادّعاء بأنّ مقام (كرامة) النبي كانت مقتصرة على الأنبياء المذكورين في العهد القديم والجديد هو ادّعاء مرفوض» [5].

<sup>[1]-</sup> I bid, p: 94.

<sup>[2]-</sup> I bid, p: 94.

<sup>[3]-</sup> I bid, p: 94.

<sup>(\*)</sup> لم أعثر له على ترجمة.

 $<sup>[4]-</sup>Sadiqa,\ qanita,\ Den\ Heliga\ Quranen, published\ by:\ s.H.Abbasi\ , additional\ Vakil-ut-Tasnif\ and\ Nazir\ Eshaat,\ p:\ 1.$ 

<sup>[5]-</sup> Sadiqa, qanita, Den Heliga Quranen, published, p: 3.

## 🍑 - الدِّراسَاتُ الْعَرَانِيَّة في الأسِيْشِرَاق السِسُويْدِي



يسعى قانيتا من خلال ما ذكره آنفًا للدفاع عن الرسول الكريم محمد والمربط من الله والله الله الله الله تعالى إلى الأمم السالفة، فهو مبعوث السماء إلى الأمة اليس بدعًا من الرسل التي أرسلها الله تعالى إلى الأمم السالفة، فهو مبعوث السماء إلى الأمة الإسلامية، حاله حال الأنبياء السابقين، ولم تنته سلسلة الرسل المبعوثة من الله إلّا به، لا كما يزعم اليهود والنصارى، من أنّ النبوّة مقتصرةٌ على الذين جاء ذكرهم في العهدين القديم والجديد.

### 5ـ محمد كنوت برنستروم (Mohammed Knut Bernström) (1919م ـ 2009م)

يرى محمد كنوت أنّ القرآن الكريم هو آخر حلقة في سلسلة الوحي الذي يشكّل الأساس للديانات الإبراهيمية، والتي لم يستطع الزمن أو الأشخاص تحويرها، أو تغييرها، أو تشويهها<sup>[2]</sup>.

وتطرّق في ما بعد إلى نقد زترستين بقوله: «زتّرستين الذي كان غير مسلم A يعتبر بالطبع القرآن نتيجة الوحي الإلهي، وإمّا وثيقة من تأليف مؤسس الدين محمد» $^{[6]}$ .

لا غرابة في نقده (زترستين)؛ لأنّ (محمد كنوت) بعد أن اطّلع على الدين الإسلامي عن كثب آمن به، فاعتنقه، وصار من المدافعين عنه.

#### 6۔ کر بستر هدين (Christer Hedin)

[1]- (\*) ولد في (22 أكتوبر عام 1919م) في مدينة سالتسجوبادن، وهودبلوماسي سويدي معروف، ينتمي إلى عائلة مسيحية كاثوليكية، عمل كدبلوماسي في كل من إسبانيا، وفرنسا، والاتحاد السوفيتي، والولايات المتحدة، والبرازيل، وكولومبيا، وفنزويلا، وآخرها كان سفيرًا لدولة السويد في المغرب العربي مدّة سبع سنوات تقريبًا، تقاعد من عمله الدبلوماسي من تلقاء نفسه عام (1983م)، ثمّ بعد مرور ثلاث سنوات اعتنق الدين الإسلامي، أي: عام (1986م) صار مسلمًا، وسمّى نفسه بمحمد، وبعد أن تعمق في اللغة العربية شعر بواجبه إزاء الجالية الإسلامية في السويد؛ لأنّ الإسلام هوثاني أكبر دين بعد المسيحية في السويد، فمن المفروض أن توجد ترجمة واسعة ومفصّلة لمعاني القرآن الكريم لهم، فقررت القيام بترجمة معاني القرآن الكريم إلى اللغة السويدية، توفي في (11 أكتوبر عام 2009م)، ودفن في مدينة العرائش المغربية.

ظ: https://www.fokus.se/200910//mohammed-knut-bernstrom.

[3]- I bid, p: 8

[4]- ولد كريستر هيدين في عام (1939م)، وهومن المؤرخين السويدين في الدين، وعالم بالإسلام، عمل محاضًرا في فلسفة الأديان في جامعة أوبسالا، كما أنّه كان صحفيًا وترأس هيئة تحرير العلوم في راديوسفيريجس، حصل على شهادة الدكتوراه من الجامعة سنة (1988م)، وهوعضوفي ناتان سوديربلوم ـ سالسكابيت، ومن آثاره العلمية: (الكتاب المقدّس والقرآن)، (الشرق الأوسط في العصور القديمة)، (تاريخ المسيحية في السويد)، (الديانات الشرقية)، (الإسلام والغرب)، (تاريخ الإسلام)، (الإسلام وفق للقرآن الكريم)، (الإسلام في الحياة اليومية والعالم).



ينقل نظرة المسلمين للوحي القرآني فيقول: «وفقًا لاعتقاد المسلمين أنّ الربّ (الله) هو الذي يتكلّم في القرآن»<sup>[1]</sup>، وأنّ «محمدًا حصل على مهمّة نقل محتوى أو مضمون النصّ السماوي (الكتاب السماوي) إلى الأرض، ويتمّ ذلك عن طريق وحى الربّ (الله) إليه»<sup>[2]</sup>.

ويستشهد بالآبات القرآنية الدالة على اتصال النبي محمد النافي بالملك حرائيل ننقله بتمامه لأهميته، قال إنّ: «وحى الملاك جبرائيل لمحمد ينعكس في نصّ القرآن، والأكثر شهرة هو في: ﴿ وَٱلدَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ ١٠ مَا صَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَىٰ ١٠ وَمَا يَنطِقُ عَنِ ٱلْمُوكَىٰ ١٠ إِنَّ هُوَ إِلَّا وَحَيُّ بُوحَىٰ (٤) عَلَمَهُ, شَدِيدُ ٱلْقُوَىٰ (٥) ذُو مرَّةِ فَٱسْتَوَىٰ (٦) وَهُوَ بِٱلْأَفُقُ ٱلْأَعْلَىٰ (٧) شُمَّ دَنَا فَنَدَكَى (^) فكانَ قابَ قَوْسَتْن أَوْ أَدْنَى ﴿ أَن فَأُوحَىٰ إِلَى عَنْدِهِ مَا أَوْحَى ﴿ أَن مَا كَذَبَ الْفُؤَادُ مَا رَأَيْ ﴿ اللَّهُ أَفَتُمُرُونَهُ عَلَىٰ مَا رَي لِاللَّهُ وَلَقَدْ رَءَاهُ نَزْلَةً أُخْرَىٰ (١٣) عِندَ سَدْرَةِ ٱلْمُنْفَعَىٰ (١٤) عِندَهَا جَنَّةُ ٱلْمُأْوَيِّ (١٠) إِذْ يَغْشَى ٱلسِّدْرَةَ مَا يَغْشَى ١١ مَا زَاعَ ٱلْبَصَرُ وَمَا طَغَى ١٧ لَقَدْ رَأَى مِنْ ءَاينتِ رَبِّهِ ٱلْكُثْرَى ١٨ ١٥ [سورة النجم، الآيات 1 \_ 18]، حيث يبدو أنّ محمدًا كان لديه حقًّا رؤية؛ كما في ﴿ عَلَّمَهُۥ شَدِيدُ ٱلْقُونَىٰ ﴾. لقد كان الملاك جيرائيل هو الوحى العظيم؛ كما في ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ ءَامِنُواْ بِمَآ أَنْزَلَ ٱللَّهُ قَالُواْ نُوْمِنُ بِمَا أُنزِلَ عَلَيْمَنَا وَكَكْفُرُوكِ بِمَا وَرَآءُهُ. وَهُوَ ٱلْحَقُّ مُصَدِّقًا لِّمَا مَعَهُمُ قُلُ فَلِمَ تَقَّنُلُونَ أَنْبِيآءَ اللَّهِ مِن قَبْلُ إِن كُنتُم مُّؤُمِنِيك ﴾ [البقرة:91]، وفي ﴿ فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَى ﴾ [سورة النجم، الآيتان 7 ـ 8]، رؤية أخرى تمّت الإشارة إليها في ﴿ وَٱلَّيْلِ إِذَا عَسْعَسَ ﴿ ٧ ﴾ وَٱلصُّبِحِ إِذَا نَنفَسَ ﴿ ١٨ ﴾ إِنَّهُ, لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِهِمِ ﴿ إِنَّ ذِي قُوَّةٍ عِندَ ذِي ٱلْعَرْشِ مَكِينِ ۞ مُطَاعِ ثُمَّ أَمِينِ ۞ وَمَا صَاحِبُكُم بِمَجْنُونِ ١٠٠ وَلَقَدُ رَءَاهُ بِٱلْأُفْقِ ٱلْمُبِينِ ١٠٠ ﴿ التكوير:17 \_ 23]. ومن ثَمَّ فإنَّ هذه الدعوة حدثت من خلال وحى ورؤى مرئية؛ حيث كانت الرؤى والوحى تظهر بصورة تامة»[3]. ولم يكتفِ بإثبات الوحى للنبي الله فحسب، بل نفى كون القرآن له مصادر أُخرى غير الوحى الإلهي، فقال: «إنّ القرآن ليس رؤية محمد من نصوص الكتاب المقدّس، وإمّا الرب (الله) هو الذي أتاح لمحمد أن ينقل رؤية غير مزوّرة من الوحى الذي أُنزل على كلّ الأنبياء السابقين، [و]

https://www.bokus.com/cgi-bin/product\_search.cgi?authors=Christer Hedin :  $\ensuremath{\ensuremath{\wp}}$  -[1]

<sup>-</sup> Hedin, Christer, Islam Enligt Koranen, Förlag: Alhambra, Upplaga2 ,2010, p: 12.

<sup>[2]-</sup> I bid, p: 12.

<sup>[3]-</sup> Hedin, Christer, Islam Enligt Koranen, p: 15.

### الدِّراسَا شَالِعَرَانَيْهُ فِي الأَسِيْسِرَاقِ السِّسُويْدِي 🍫



نصّ القرآن أُوحي إلى محمد لمدّة عشرين عامًا، من حوالي (612م) إلى وفاته في (632م) $^{[1]}$ .

ما تقدّم آنفًا يعدّ شهادةً لها قيمتها الكبيرة في الاستشراق السويدي؛ لأنّها صدرت من مستشرق ومؤرخ كبير، ف (كريستر هيدين) له مكانته الكبيرة في الأوساط السويدية؛ وخصوصًا الأكاديجية، فهو أستاذ فلسفة الأديان في جامعة أوبسالا.

### المطلب السادس: بعض شبهاتهم والرد عليها:

### 1ـ شبهة أنّ القرآن من تأليف النبي محمد اللها والرد عليها:

زعم (كارل فلهلم زترستين) أنّ الوحي الذي تلقّاه محمد ليس وحيًا إلهيًا، وإغّا هو من أوهام النبي محمد النبي محمد المستروم) اعتقاد وينقل لنا (محمد كنوت برنستروم) اعتقاد زتّرستين الذي لم يعتبر القرآن الكريم نتيجة الوحي الإلهي، وإغّا هو وثيقة من تأليف مؤسّس الدين محمد<sup>[2]</sup>.

يمكن دفع هذه الشبهة من خلال النقاط الآتية:

أ- هناك فرق واضح بين أسلوب القرآن الكريم وبين أسلوب النبي محمد والمراثية فهذه أحاديث النبي محمد والمراثية في المجاميع الحديثية جميعها تدلّ على أنّ أسلوبه تتجلّى فيه لغة المحادثة والتفهيم والتعليم والخطابة في صورها ومعناها المألوف عند العرب، وهذا بخلاف أسلوب القرآن الكريم الذي ليس له شبيه في كلام العرب.

ب ـ النبي محمد المنافية أمّي لم يدرس ولم يتعلّم على يد أحد، فكيف لرجل أمّي لم يدرس ولم يتعلّم أن يأتى بهذا الكلام المعجز في نصّه ومحتواه؟!

ج ـ النظرة الكاملة المتناسقة للقرآن بخصوص الكون والحياة وغيرهما، لا يمكن أن تكون من صنع بشر!

د \_ إذا كان القرآن الذي عجز عنه فصحاء العرب من تأليف النبي محمد النبي فما الداعي

[1]- I bid, p: 17.



لعدم نسبته إلى نفسه ونسبته إلى غيره، خاصّة وقد أثبت التاريخ أنّ هذا العمل فوق طاقة البشر؛ لعجز العالم على الإتيان بسورة منه، فضلًا على الإتيان بمثله.

### 2- شبهة أنّ النبيّ محمدًا رأيسًا مصاب بالهلوسة والصرع والردّ عليها:

زعم المستشرق (كارل يوهان تورنبيرغ) أنّ النبيّ كان يصاب بالصرع عند نزول الوحي عليه، وهذه فرية عارية عن الصحة، ولا شكّ في أنّ هذا الفرية من أخبث الطعون؛ لأنّ المقصود بها تنفير الناس من كتاب الله الذي مصدره رجل مجنون - على حدّ زعمهم - وهذه الفرية قد سبق بها المشركون من قبلُ، قال تعالى حكاية عن لسانهم: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِى نُزِّلُ عَلَيْهِ الْذِي كُرُ إِنّكَ لَمَجَنُونٌ ﴾ [سورة الحجر، الآية 6]، لكنّه أخرجها بلباس جديد<sup>[2]</sup>.

#### الرد عليها:

لقد عاش النبي محمد والمنافية إلى أن توفّاه الأجل وهو بكامل صحّته، ولم يبدُ عليه أيّ عارضٍ مرضيّ أو نفسيّ أو عصبيّ طيلة حياته، وكان يمتاز بالفطنة والذكاء وسداد الرأي، واستقرار النفس، وتشهد لذلك سياسته الحكيمة في إدارة الدولة الإسلامية، كما أنّ النبي والمنافية قد شهد له أهل عصره - وفي مقدّمتهم كفار قريش أنفسهم - برجاحة عقله؛ ولذلك حكّموه وارتضوا حكمه في حلّ معضلة كادت أن تسيل دماؤهم بسببها، وهي اختلافهم في الأحق بوضع الحجر الأسود في مكانه بعد إعادة بنائهم الكعبة [3].

<sup>[1]-</sup> ظ: أبوخليل، شوقي: الإسلام في قفص الاتهام، ط 5، دمشق، دار الفكر، 1402هـ ـ 1982م، ص24 ـ26؛ الحكيم، محمد باقر: المستشرقون وشبهاتهم حول القرآن، ط 1، بيروت، منشورات مؤسّسة الأعلمي للمطبوعات، 1405هـ ـ 1985م، ص39.

<sup>[2]-</sup> ظ: هوساوي، عبد الرحمن عبد الجبار: «شبهات المستشرقين حول القرآن الكريم»، مجلة الرياض، على الرابط: .www.alriyadh.com/198736

<sup>[3]-</sup> ظ: رضوان، عمر بن إبراهيم: آراء المستشرقين حول القرآن وتفسيره، لا ط، الرياض، دار طيبة للنشر والتوزيع، ج1، ص399.

### 🧀 الدِّراسَانُ الْعِرَانِيَّة فِي الاْسِيْشِرَاق البِسُويْدِي 🏎



ونسب صدر الدين كومش إلى بعض المستشرقين إنكاره إصابة النبي محمد الله البعنون بقوله: «إنّ مَن ترك منافع نفسه، وحقّق الانقلاب في دين قومه وأخلاقهم ليس بمجنون، ومَنْ هدم الوثنية وأقام مقامها التوحيد يعني وحدانية الله تعالى، وبواسطتها أخرج قومه من ظلمات الجاهلية وسبب احترام الناس للعرب مدّة طويلة، وأخاف الناس منهم، وفتح سبيل الشرف من الفتوحات ليس بمجنون، وإنَّ مَن جهّز الناس بمجموعة من القوانين التي طبقت منذ أكثر من ألف ومئتى سنة في البلدان المختلفة التابعة للإسلام ليس بمجنون»[1].

ومن الناحية العلمية فإنّ الطبّ الحديث يُبطل هذه الفرية أيضًا، فمن خلال ما أثبته بواسطة أجهزته الحديثة والمتطوّرة في التشخيص والعلاج، فقد ذكر سبب نوبة الصرع؛ وهو التغيير الفسيولوجي العضوي في المخ، حيث سجّل الطبّ الحديث التغيّرات الكهربائيّة في المخ أثناء نوبة الصرع، ومن خلال تسجيله تبيّن أنّ هناك نوبات صرعية متعدّدة تبعًا للتغيّرات الكهربائيّة الحاصلة في المخ، وأهم هذه النوبات كانت النوبة الصرعية النفسية، وفي هذه النوبة يحصل استرجاع الذكريات القديمة وأحلام مرئيّة وسمعيّة أو كلاهما معًا وتسمّى (بالهلاوس)، وهذه الذكريات هي محفوظة مسبقًا في الذهن، والذي استدعى خروجها وظهورها مرّة أخرى هي النوبة الصرعية، ومن خلال ما سجّله الطب الحديث لحقيقة الصرع يتبيّن أنّ رسول الله المرابيّة بريء من هذه التهمة الباطلة؛ لأنّ الذي كان يحصل معه أثناء نزول الوحي عليه وتأثر نفسه من شدّة الوحي المنزل كان يردّد آيات، وهذه الآيات لم يسبق له أن سمعها أو مرّت عليه سابقًا فاحتفظ ذهنه بها كي يردّدها مرّةً أخرى، وإغّا الذي أخبره بها هو الله تعالى؛ فهناك فرق بيّنٌ بين حالة الصرع النفسي وبين حالة الوحي المنبياء [2].

وينقل لنا زكريا هاشم رأي أحد المستشرقين ممَّن أنكروا إصابة الرسول المُنْكِنَةُ بالصرع ما نصّه: «يذكر الأطباء أنَّ المصاب بالصرع، لا يفيق منه، وقد ذخر عقله [محمد] بأفكار لامعة وأنّه لا يُصاب بالصرع مَن كان مثل الصحّة التي يتمتّع بها محمد حتى قبل موته بأسبوع واحد، وما كان

<sup>[1]-</sup> كومش، صدر الدين: مصادر القرآن الكريم عند المستشرقين (بحث)، ص40، وأنظر مصادره.

<sup>[2]-</sup> ظ: زكريا، زكريا هاشم: المستشرقون والإسلام، لجنة التعريف بالإسلام يصدرها المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية (الكتاب العشرون)، 1385هـ ـ 1965م: 313؛ ظ: رضوان، عمر بن إبراهيم: آراء المستشرقين حول القرآن وتفسيره، م.س، ص401 ـ 402.



الصرع ليجعل من أحد نبيًّا أو مشرّعًا، وما رفع الصرع أحدًا إلى مراكز التقدير والسلطان يومًا»[1].

نستنتج ما تقدّم آنفًا أنّ هذه الفرية لا أساس لها من الصحة من الناحية التاريخية والعلمية، لأنّ التاريخ يشهد بسلامة الرسول الكريم المسلطة ونفسيًّا ولم يذكر لنا التاريخ يومًا أنّه كان مصابًا عمثل هذه الأعراض سوى دعوى المشركين الباطلة، فضلًا عن تفنيد بعض المستشرقين هذه الشبهة، ومن الناحية العلمية أثبت الطب الحديث خلاف هذا الزعم، ولم يأتِ هؤلاء المستشرقون بشيء جديد في فريتهم هذه، فقد ساروا على هدي أساتذتهم وسابقيهم من المستشرقين المغرضين فيها.

### 3ـ شبهة أنّ النبي محمدًا والله عصبي المزاج وهستيري والرد عليها:

هذه فرية أُخرى من افتراءات المستشرقين على قدسية النبي المستشرق، حيث زعم (المستشرق كارل يوهان تورنبيرغ) أنّ النبي كان عصبي المزاج وهستيريًّا.

#### الرد عليها:

المعروف عن النبي والنبي والنه كان حليمًا ودودًا صبورًا؛ كالجبل الثابت، لا تهزّه الرياح، كيف وقد وسع الناس بخلقه الرفيع حتى وصفه الله تعالى بقوله: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ [سورة القلم، الآية 4].

والهستيريا من الناحية العلمية هي: مرض عضال يُصيب الإنسان ويكثر في النساء، وسببه كبت الشخص لرغباته الجنسية في اللاشعور؛ حيث لا تهدأ هذه الرغبات، بل تتمرّد حتى تجد لها متنفّسًا عن طريق آخر، وأعراض هذا المرض على نوعين، فالنوع الأوّل: أعراض عضويّة كتشنج العضلات، وشلل الأطراف، والقيء، والرجفة، وضياع الصوت، وفقد الاحساس، والنوع الثاني من الأعراض: هي الأعراض العقلية كالمشي ليلًا، ومهاجمة الآخرين، والغيبوبة، وتوهم رؤية أشياء وهي بالواقع غير موجودة، أو سماع أصوات ليس لها وجود [2].

وقد كفانا بعض المستشرقين الرد على هذه الشبهة على ما نقله لنا عمر بن إبراهيم،

<sup>[1]-</sup> زكريا، زكريا هاشم، المستشرقون والإسلام، م.س، ص316، وأنظر مصادره.

<sup>[2] -</sup> ظ: عيسوى، عبد الرحمن: معالم علم النفس، ط 1، الإسكندرية، دار المعرفة الجامعية، 1996م، ص162.

### الدِّلْسَانُ الْعِرَانِيَة فِي الْاِسْتِيْسَرَلْق السِّنُويْدِي 🍑



فالقول الأوّل هو للمستشرق الفرنسي (ماسينيون) حيث ذكر أنّ محمدًا كان على تمام الاعتدال في مزاجه، والثاني كان لـ (ماكس ما يرهسوف) حيث ردّ عليهم بقوله: لقد أراد بعضهم أن يرى في محمد رجلًا مصابًا بمرض عصبي، ولكن تاريخ حياته من أوّله إلى آخره ليس فيه شيء يدلّ على هذا. والثالث هو لبلاتونوف الذي برأ النبي من هذه التهمة بقوله: وغاية ما نقدر أن نجزم به هو تبرئة محمد من الكذب والمرض [1].

فضلًا عن إجماع الأمّة على خلو النبي محمد النَّبَيَّةُ من أيّ مرض نفسي.

4ـ شبهة أنّه والله كان يفتقر إلى الشجاعة والرد عليها:

زعم (المستشرق كارل يوهان تورنبيرغ) أنّ النبي كان يفتقر إلى الشجاعة.

#### الرد:

كان النبي النبي المنال شجاعًا مقدامًا في جميع المعارك، كما أنّه امتاز بسلامة الجسم وصحة البدن، حتى أنّه صارع أحد المشهورين بالشجاعة يسمّى (ركانة) فصرعه، وتراه في ساحات الوغى ثابتًا في الميدان والشجعان تفرّ من أمامه، وعند اشتداد المعارك ويحمى الوطيس يلوذ المسلمون بحماه حتى ينقذ الموقف ويكسب المعركة منتصرًا [2]، وهذا الإمام علي بن أبي طالب المناس فتى الإسلام الأول يقول: «كنّا إذا اشتد البأس، وحمى الوطيس اتقينا برسول الله المناس ولله الله المناس المناس الله المناس الم

### 5ـ شبهة أنّ الشيطان يوحي إلى النبي محمد الشيطان يوحي إلى النبي محمد المسلمة عليها:

ذكر المستشرق السويدي (كارل يوهان تورنبيرغ) قصة الغرانيق؛ كما تقدم آنفًا. وقيل: إِنَّ سبب نزول قول الله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ وَلَا نَبِي إِلَّا إِذَا تَمَنَّى ٓ أَلْقَى الله على: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَسُولٍ وَلَا نَبِي إِلَّا إِذَا تَمَنَّى ٓ أَلْقَى الله يَعلَى الله عَلَى الله على عَلَيْ الله عَلَيْ مَا يُلْقِى الشَّيْطَانُ ثُمَّ يُحْكِمُ الله عَلَيْ مَا يَلْقِى الشَّيْطَانُ ثُمَّ يُحْكِمُ الله عَلَيْ الله عَلِيمُ عَلِيمُ عَلِيمُ عَلِيمُ عَلِيمُ الله عَلَيْ الله وَلَيْ الله عنه وابتعادهم شق [سورة الحج، الآية 52]، هو أنّ الرسول المَنْ الله عندما رأى إعراض قريش عنه وابتعادهم شق

<sup>[1]-</sup> ظ: رضوان، عمر بن إبراهيم، آراء المستشرقين حول القرآن وتفسيره، م.س، ج1، ص403، وأنظر مصادره.

<sup>[2]-</sup> ظ: الزرقاني، محمد عبد العظيم، مناهل العرفان، م.س، ج1، ص68.

<sup>[3]-</sup> ابن أبي الحديد، عبد الحميد بن هبة الله (ت: 656هـ): شرح نهج البلاغة، تح: أبوالفضل إبراهيم، ط 2، دار إحياء الكتب العربية، عيسى البابي الحلبي وشركاءه، 1387هـ ـ 1967م، ج13، ص279.



### إثبات زيف هذا القصة وبطلانها:

أولًا: القرآن الكريم يثبت زيف وبطلان ذلك:

قال تعالى: ﴿ وَلَوْ نَقَوَلَ عَلَيْنَا بَعْضَ أَلاَ قَاوِيلِ ﴿ اللَّهِ اللَّهَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهَ الْمَالَعَنَا مِنْهُ ٱلْوَيِينَ ﴾ [سورة الحاقة، الآيات44 ـ46].

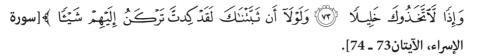
وكذلك وصف الله رسوله الكريم بأنه: ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ ٱلْمُوكَ آ اِذْ هُوَ إِلَّا وَحْيُ يُوحَىٰ اَ اَ ﴾ [سورة النجم، الآبتان 4].

وقال تعالى: ﴿ وَإِذَا تُتَلَىٰ عَلَيْهِمْ ءَايَانُنَا بَيِّنَاتٌ قَالَ ٱلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَآءَنَا ٱتَّتِ بِقُرْءَانِ عَنْرِ هَنَذَاۤ ٱوْبَدِّلَهُۚ قُلْ مَا يَكُونُ لِىٓ أَنَّ أَبُكِلُهُ مِن تِلْقَآعِى نَفْسِىۤ إِنَّ ٱتَّبِعُ إِلَّا مَا يُوحَىۤ إِلَى ۖ إِنِّ ٱخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّ عَذَابَ يُوْمِ عَظِيمٍ ﴾ [سورة يونس، الآية 15].

وقال أيضًا: ﴿ وَإِن كَادُواْ لِيَفْتِنُونَكَ عَنِ ٱلَّذِيَّ أَوْحَيْنَاۤ إِلَيْكَ لِنَفْتَرِي عَلَيْنَا غَيْرُهُۥ

<sup>[1]-</sup> ظ: الطبري، محمد بن جرير(ت: 310هـ): جامع البيان عن تأويل القرآن، تقديم: الشيخ خليل الميس، ضبط وتوثيق وتخريج: صدقي جميل العطار، لا ط، بيروت، دار الفكر، 1415هـ ـ1995م، ج17، ص245؛ الثعلبي، أحمد بن محمد (ت: 427هـ): الكشف والبيان عن تفسير القرآن، تح: الإمام أبي محمد بن عاشور، ط 1، بيروت، دار إحياء التراث العربي، 1422هـ ـ 2002م، ج7، ص30.

### الدُّراسَا فُ الْعَرَانَيَّة فِي الأَسْتِشِرَاقِ السِّسُويْدِي 🍫



### ثانيًا: أقوال العلماء من أهل التحقيق في المسألة:

اً قال الباقلاني (ت: 403هـ): «وأنّه لا يمكن على قول بعض الناس أن يكون قد كان قرآنًا منزلًا، ثمّ نُسخ» $^{[1]}$ .

2\_ يقول الشيخ المفيد (ت: 413هـ): «تلك الخرافة المفتعلة على قدس النبي الدي الذي الذي الذي الذي الذي النبي المورد ا

3\_ قال الرازي (ت:606هـ): «هذه القصة موضوعة... وخبر الواحد لا يعارض الدلائل العقلية والنقلية المتواترة»[3].

4 قال ابن كثير (ت:774هـ): «ذكر كثير من المفسرين ههنا قصة الغرانيق... ولكنّها من طرق كلّها مرسلة، ولم أرَها مسندة من وجه صحيح» $^{[4]}$ .

5\_ قال المحقق الداماد (ت:1041هـ): «ولا يستريب ذو بصيرة في أنّه باطل مردود، لا يستصحّه العقل ولا النقل، والبرهان قائم بالقسط على كذبه وبطلانه، ومن الكَذَبَة الواضعين

<sup>[1]-</sup> الباقلاني، محمد بن الطيب (ت: 403هـ): الانتصار للقرآن، تح: محمد عصام، دار ابن حزم للطباعة والنشر والتوزيع، ط 1، بيروت، 1422 = 1422 من 1422

<sup>[2]-</sup> المفيد، محمد بن محمد (ت:413هـ): سهو النبي النبي الميارة على الميارة على المفيد، 1414هـ ـ 1993م، ص6.

<sup>[3] -</sup> الرازي، محمد بن عمر (ت:606هـ): التفسير الكبير، ط 1، بيروت، دار الفكر، 1401هـ ـ 1981م، ج23، ص51.

<sup>[4]-</sup> ابن كثير، إسماعيل بن عمر(ت: 774هـ): تفسير القرآن العظيم، تقديم: يوسف عبد الرحمن المرعشي، لا ط، بيروت، دار المعرفة، 1412هـ 1912م، ج3، ص239.



وممًا تقدّم يتّضح أنّ هذه القصّة موضوعة ولا أساس لها من الصحّة، وضعها أهل الزندقة طعنًا برسول الله المرابي وجاءت هذه القصّة في تفاسير أتباع مدرسة الصحابة وكتبهم؛ كالواقدي، والطبري، والبغوي، والسمعاني، ومَن سواهم، فهذه الكتب والتفاسير فيها الغث والسمين؛ وبسبب عدم تهذيب مثل هذه الروايات وتشذيبها من تراث المسلمين أتاح المجال للطاعنين بالقرآن الكريم وبرسوله والمرابع المستشرقين، على أن يشتّعوا ويتهموا الرسول بأنّه لا يمكن الاعتماد عليه في ما ينقله من الوحي، ومن ثَمَّ نفي كونه أمينًا على الوحي، وأنّه ليس بعصوم من الخطأ بالتبليغ عن الله تعالى في رسالته؛ بسبب ما يلقيه الشيطان على لسانه، هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى فإنّهم غير معذورين في نقلهم هذه الخرافات من بعض كتب المسلمين من أهل الظاهر؛ لوجود علماء محققين أنكروا هذه القصة وقالوا إنّها موضوعة وإنّ الروايات التي نقلتها جميعها مرسلة ضعيفة.

#### 6\_ شبهة الانتحار والرد عليها:

زعم المستشرق السويدي (كارل يوهان تورنبيرغ) أنّ النبي الله في المقام الأوّل كان مهووسًا بالشياطين، ما دفعه إلى اليأس والتفكير بالانتحار.

#### الرد عليها:

لعلّ هذا المستشرق في تهمته للرسول الكريم هذه استند إمّا لمَن سبقه من المستشرقين، أو أنّه اطلّع على رواية موجودة ـ مع شديد الأسف ـ في تراث المسلمين، فقد ذكر هذه الرواية كلّ من ابن سعد (ت: 230هـ) في طبقاته، والبخاري (ت:256هـ) في صحيحه، ومسلم (ت:261هـ) في صحيحه أيضًا، والطبري (ت:310هـ) في تاريخه، علمًا أنّ البخاري أورد هذه الرواية في صحيحه بعنوان البلاغات ـ التي هي مجرّد أخبار ـ نقلها عن الزهري [2]. والرواية هي: «عن ابن عباس أنّ رسول الله (صلى الله عليه وسلّم) لمّا نزل عليه الوحي بحراء مكث

<sup>[1]-</sup> المحقق الداماد، محمد باقر بن محمد (ت:1041هـ): الرواشح السماوية، تح: غلام حسين قيصريه ها، ونعمة الله الجليلي، ط 1، قم، دار الحديث، 1422هـ ـ 1380ش، ص281.

<sup>[2]-</sup> ظ: مرزوق، عبد الصبو: (شبهة محاولة الانتحار) ضمن كتاب حقائق الإسلام في مواجهة شبهات المشككين، إشراف وتقديم: محمود حمدى زقزوق، لا ط، القاهرة، المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية، 1423هـ ـ 2002م، ص369.

### 🍑 - الدِّراسَاتُ الْعِرَانِيَّة في الأستِيْدَرَاق البِينُويْدِي 🍑



أيّامًا لا يرى جبريل، فعزن عزنًا شديدًا عتى كان يغدو إلى ثبير مرّة وإلى عراء مرّة، يريد أن يُلقي نفسه منه فبينا رسول الله (صلّى الله عليه وسلّم) كذلك عامدًا لبعض تلك الجبال إلى أن سمع صوتًا من السماء، فوقف رسول الله (صلى الله عليه وسلّم) صعقًا للصوت، ثمّ رفع رأسه، فإذا جبريل على كرسي بين السماء والأرض متربعًا عليه يقول يا محمد، أنت رسول الله حقًًا، وأنا جبريل. قال: فانصرف رسول الله (صلى الله عليه وسلّم) وقد أقرّ الله عينه وربط جأشه، ثمّ تتابع الوحى بعد وحمي»[1].

إنّ وجود هذه الرواية في تراث المسلمين من مزالق الزمان وعجائب الدهر! فكيف يُتهم الرسول وَ الرسول وَ الرسول و الرسول و المسلمين و الم

والذي عليه أهل العلم والتحقيق أنّه لم يعهد من رسول الله طيلة حياته الكريمة أن فكر يومًا بالانتحار.

#### 7ـ شبهة هامان والرد عليها:

وهذه الشبهة أطلقها (زترستين) في طي اتّهامه للرسول إطلاق المسلمات ولم يُبيّنها مفصّلًا.

ومفادها: هو أنّ القرآن ذكر هامان بصفته وزيرًا لفرعون، وهذا خطأ تاريخي؛ لأنّ هامان ليس وزيرًا لفرعون، وإمّا كان وزيرًا لملك الفرس (أحشويرش) في بابل، والفارق الزمني بينهما زهاء ألف سنة.

<sup>[1]-</sup> ابن سعد، محمد بن سعد (ت: 230هـ): الطبقات الكبرى، لا ط، بيروت، دار صادر، ج1، ص196؛ ظ: البخاري، محمد بن إسماعيل (ت:256هـ): صحيح البخاري، لا ط، استمبول، دار الفكر، طبعة بالأوفست عن طبعة دار الطباعة العامرة باستانبول، 1401هـ - 1981م، ج8، ص66؛ النيسابوري، مسلم بن الحجاج (ت:261هـ): صحيح مسلم، لا ط، بيروت، دار الفكر، طبعة مصححة ومقابلة على عدّة مخطوطات ونسخ معتمدة، ج1، ص98؛ الطبري، محمد بن جرير(ت:310هـ): تاريخ الرسل والملوك، تح: نخبة من العلماء الأجلاء، ط 4، بيروت، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، 1403هـ - 1983م، ج2، ص49.



#### الرد:

إنّ هامان لم يكن اسم شخص وإنّا كان لقب لوزير أو نائب فرعون، كما أنّ فرعون لم يكن اسمًا لملك مصر، وإنّا كان لقبًا له، وعليه فإنّ لقب هامان كما يصح إطلاقه على وزير ملك الفرس يصح أيضًا إطلاقه على وزير فرعون، فيكون معنى قوله تعالى: ﴿ فَٱلْنَقَطَ لَهُ وَاللّٰهُ المللّ المللّة بهامان وجنودهما كانوا على خطأ [١٠].

#### وبعد عرض هذه الشبهات للمستشرقين السويديين والرد عليها، نقول:

إنّ إثارة مثل هذه الشبهات حول الرسول محمد السببيّ ليست مسألة جديدة، بل هي قديمة قِدم رسالة الإسلام، فمنذُ بزوغ الدعوة الإسلامية، وحينما بُعث النبي محمد السببيّ المشركون في الطعن وإثارة الشكوك حول النبي محمد الشببيّ ، وإن كانت تلك الشبهات والطعون ساذجة، لكنها كانت المحاولات الأولى للنيل والتوهين من شأنه الشببيّ ، فوصفوه بأنّه شاعر وساحر، وبأنّ ما جاء به هو أساطير الأولين، وإفك مفترى، وقد سجّل القرآن الكريم كلّ هذه الأباطيل والافتراءات ودحضها، بقوله تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا إِنّ هَذَا إِلاَّ إِفْكُ اَفْتَرَنهُ وَأَعَانَهُ مَا عَلَيْهِ قَوْمٌ عَاضَرُون فَقَدُ جَاءُو ظُلُمًا وَزُورًا ﴾ [سورة الفرقان، الآية ٤]، فما جاء به المستشرقون ليس بجديد، وإنّا هي شبه وأصِيلًا ﴾ [سورة الفرقان، الآية 5]، فما جاء به المستشرقون ليس بجديد، وإنّا هي شبه قديمة ألبست ثوبًا جديدًا، وما استُحدث منها لا يعدو المغالطات، أو الجهل باللغة العربية وأسلوب القرآن الكريم.

نستخلص ما تقدّم أيضًا، أنّ أصحاب هذه المزاعم والشبه لا يفهمون ماهيّة الوحي والنبوّة وحقيقتهما، ومَن لم يعرف العلاقة التي تربط بينهما، أو حاول أن يطبّق مقاييس العلوم التجريديّة أو النظريّة عليها، فقد ضل سواء السيل[2].

<sup>[1]-</sup> ظ: مرزوق، عبد الصبور: (شبهة محاولة الانتحار) ضمن كتاب حقائق الإسلام في مواجهة شبهات المشككين، ص461.

<sup>[2] -</sup> مراد، يحيى: ردود على شبهات المستشرقين، الشبكة العالمية للمعلومات، موقع (كتب عربية)، ص249.

# المبحث الثاني المبحث الإعجاز القرآني وآراء المستشرقين السويديين فيه

المطلب الأوّل: الإعجاز لغةً واصطلاحًا.

المطلب الثاني: الإعجاز البياني.

المطلب الثالث: بلغاء العرب والإعجاز البياني

المطلب الرابع: أقوال العلماء في الإعجاز البياني.

المطلب الخامس: أقوال المستشرقين السويديين في الإعجاز البياني

المطلب السادس: الإعجاز الصوق.

المطلب السابع: رأي المستشرقين السويديين في الحروف المقطّعة ومناقشتهم.

#### توطئة:

لا شكّ في أنّ القرآن الكريم هو من أكبر المعجزات وأشهرها على صدق دعوة النبي محمد والمعرفية والمع

فالقرآن الكريم معجزة من حيث انعدام قدرة البشر على الإتيان بمثله، ومعجزة بنظمه وترتيبه، ومعجزة بحفظه وسلامته وعدم تحريفه، وبقاءه بصورته كما كان ويكون إلى يوم القيامة، فلم يتّفق لأمر تاريخي أو كتاب سماوي مثل ما اتفق للقرآن الكريم، بالبقاء على صورته، ومن دون أيّ تغيير، كما وعد الله تعالى: ﴿ إِنَّا نَحَنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُۥ لَكَفِظُونَ ﴾ [سورة الحجر، الآية9][1].

قد شغل الإعجاز القرآني بال المستشرقين السويديين أيضًا، وأخذوا يبحثون عن سرّ الإعجاز في هذا الكتاب، فمنهم مَن اهتدى إلى الرشاد والسداد وأعلن إسلامه [2]، ومنهم مَن كال التهم والطعون للقرآن الكريم؛ بُغية نفي إعجازه ونفي كونه كتابًا أوحي إلى نبي آخر الزمان، وركّزوا في نفيهم لإعجاز القرآن على التشكيك في الإعجاز البياني، والإعجاز الصوتي؛ لذلك سوف نتطرّق بعد بيان الإعجاز في اللّغة والاصطلاح إلى الإعجاز البياني والإعجاز الصوتي، وأقوال المستشرقين فيهما.

#### المطلب الأوّل: الإعجاز لغةً واصطلاحًا:

الإعجاز في اللّغة هو: من عَجَز يَعجِزْ عَجْزًا فهو عاجز وضعيف، وقولك: أعجزني فلان، أي: إذا عجزت عن طلبه وإدراكه [3].

https://www.youtube.com/watch?v=1W9lJmtthrQ http://quran-m.com/quran/article/2576

**♦** → 75 →

مون، وميكائيل بليخيو. ظ:

<sup>[1] -</sup> ظ: الطبرسي، الفضل بن الحسن(ت:548هـ): مجمع البيان في تفسير القرآن (مقدمة التحقيق)، ط 6، دار المعرفة، 1421هـ، ج1، ص6.

<sup>[2]-</sup> كالمستشرق السويدي محمد كنوت برنستروم، والفيلسوف السويدي هوجان لارسون، وميكائيل بليخيو. ظ:

<sup>[3]-</sup> ظ: الفراهيدي، الخليل بن أحمد: كتاب العين، ج1، ص215.

## الدُّلَسَاتُ الْعَرَانِيَةِ فِي الأُسِيْشِرَلِقَ اليَسُويْدِي 🏎



وقال ابن فارس (ت:395هـ): «العين والجيم والزاء أصلان صحيحان يدلّ أحدهما على الضعف... فالأول عجز عن الشيء يعجز عجزًا، فهو عاجز، أي: ضعيف»[1].

يتبيّن من خلال التعريفين أنّ معنى الإعجاز في اللّغة هو الضعف وعدم الاستطاعة بإتيان الشيء المراد منه إتيانه.

الإعجاز في الاصطلاح: المعجز: هو ما يأتي به مدّعي النبوة بعناية الله الخاصّة، ولا بدّ من أن يكون ذلك المعجز خارقًا للعادة، وخارجًا عن حدود الطاقة البشرية، وقوانين العلم والتعلّم؛ كي يكون بذلك دليلًا وحجّةً على صدق دعوى النبوّة [2].

وعرّف السيد الخوئي (ت:1413هـ) الأمر المعجز بـ «أن يأتي المدّعي لمنصب من المناصب الإلهية على صدق دعواه»[3].

فالمعجز أو المعجزة هو حجّة ودليل مَن ادّعى أنّه نبيّ مبعوث من قِبل الله تعالى للناس؛ وهذه المعجزة لا بدّ من أن تكون خارقة لما اعتاده الناس من نواميس للطبيعة وخارجة عن إمكانيّة التعلّم، وأفضل ما جاء به نبي الإسلام محمد المرابيّيّة من المعجزات هو القرآن الكريم، وهو معجزته الخالدة.

#### المطلب الثانى: الإعجاز البيانى:

القرآن الكريم معجز في كلّ شيء، فهو معجز بإخباره عن الحوادث الماضية والأمم الخالية، وهو معجز بإخباره عن الحوادث المستقبلية، وهو معجز ببراهينه وأدلّته في المخاصمة والاحتجاج، ومعجز بتشريعاته العادلة، وعلومه ومعارفه، وغيرها من وجوه الإعجاز، فضلًا عن إعجازه البياني.

وإعجازه في بيانه ـ كما سيتضح في أقوال العلماء لاحقًا ـ هو ما كان برصف كلماته ونظمها، وحسن تأليفها، مع دقة المعنى وعمقه، وهذا الأسلوب هو ما لم تعهده العرب من قبلُ في

<sup>.232</sup> أ- ابن فارس، أحمد: معجم مقاييس اللغة، ج4، ص

<sup>[2]-</sup> ظ: البلاغي، محمد جواد (ت: 1352هـ): موسوعة العلامة البلاغي (آلاء الرحمن في تفسير القرآن)، ط 2، مركز إحياء التراث الإسلامي، 1431ق ـ 2010م، ج1، ص23.

<sup>[3]-</sup> الخوئي، أبوالقاسم: البيان في تفسير القرآن، ط 30، مؤسسة إحياء آثار الإمام الخوئي، 1424 هـ ق ـ 2003م، ص35.



وجوه كلامها، لا في شعرها، ولا في محاوراتها، ولا في خطبها، ولا في غيرها من أساليب العرب.

#### المطلب الثالث: بلغاء العرب والإعجاز البياني:

قبل بيان أقوال بلغاء العرب وفصحائهم لا بدّ من أن نعرّج على أساليب العرب السائدة وقت نزول القرآن الكريم.

فقد كانت العرب آنذاك تعتمد في كلامها على أربعة أساليب مشهورة عندهم؛ وهي[1]:

- 1 ـ أسلوب المحاورة: وهو الأسلوب الذي كان متداولًا في المحادثات اليومية ولم يكن مختصًّا بطائفة منهم.
  - 2 ـ أسلوب الخطابة: وهذا الأسلوب هو الأسلوب المتداول بين خطباء العرب وبلغائهم.
- 3 ـ أسلوب الشعر: وهو الأسلوب المتعارف عليه بين الشعراء المعتمد على بحور الشعر المعروفة في علم العروض.
  - 4 ـ أسلوب السجع المتكلّف: وهو أسلوب الكهنة والعرّافين.

هذه أساليب العرب وقت نزول القرآن الكريم، ولم يأتِ الوحي المنزل على النبي محمد المرابي على النبي محمد المربيطيني على أيّ صورةٍ من هذه الصور، وإنّا جاء في قالب مغاير لهذه الأساليب جميعًا، فلم يعهد بلغاء العرب وفصحاؤهم من قبلُ الصورة التي نزل بها القرآن الكريم، ومن ثَمّ بدأ استغرابهم من الأسلوب والصورة الأدبية التي جاء بها. وهذا ما شهدوا به؛ حيث عبّروا عن هذه الحقيقة بأقوال شتّى نكتفى منها بأنموذجين:

ـ قول لوليد بن المغيرة: «وماذا أقول، فوالله ما فيكم رجل أعلم بالأشعار منّي، ولا أعلم برجز، ولا بقصيدة منّي، ولا بأشعار الجنّ، والله ما يشبه الذي يقول شيئًا من هذا، ووالله إنّ لقوله الذي يقول حلاوة، وإنّ عليه لطلاوة، وإنّه لمثمر أعلاه، مغدق أسفله، وإنّه ليعلو وما يُعلى....»[2].

<sup>[1]-</sup> ظ: السبحاني، جعفر: محاضرات في الإلهيات، لا ط، قم، مؤسسة الإمام الصادق عَلَيْكُم، ص310.

<sup>[2]-</sup> الحاكم النيسابوري، محمد بن عبد الله، (ت:405هـ): المستدرك على الصحيحين، تج: يوسف عبد الرحمن المرعشلي، ج2، ص507؛ الآلوسي، محمود بن عبد الله (ت:1270هـ): روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، لا ط، بيروت، دار إحياء التراث العربي، ج29، ص123.

## الدِّراسَاتُ الْعِرَانِيَّة في الأستِشِرَلِق السِّسُويْدِي 🏎



قول عتبة بن ربيعة: «إني قد سمعت قولًا والله ما سمعت مثله قطّ، والله ما هو بالشعر، ولا بالكهانة... فوالله ليكوننَّ لقوله الذي سمعت منه نبأ عظيم»[1].

## المطلب الرابع: أقوال العلماء في الإعجاز البياني:

قال القاضي أبو بكر الباقلاني (ت:403هـ): «وجه إعجازه ما فيه من النظم والتأليف والترصيف وأنّه خارج عن جميع وجوه النظم المعتاد في كلام العرب، ومباين لأساليب خطاباتهم»[2].

وذكر الزملكاني (ت:651هـ) أنّ: «وجه الإعجاز راجع إلى التأليف الخاص به، لا مطلق التأليف، وهو بأن اعتدلت مفرداته تركيبًا وزنةً، وعلت مركباته معنّى، بأن يوقع كل فن في مرتبته العليا في اللفظ والمعنى»[3].

وأقوى الأقوال عند الشيخ الطوسي (ت:460هـ) هو ما كان الإعجاز فيه خارقًا للعادة؛ بسبب اختصاصه بالفصاحة في هذا النظم المخصوص، دون الفصاحة بانفرادها، أو النظم بانفراده، ومن دون الصرفة<sup>[4]</sup>.

وذهب حسن مصطفوي إلى أنّ إعجازه البياني هو من خلال: «استعمال كلّ كلمة في معناها الحقيقي، وانتخاب أيّ كلمة مخصوصة بالمورد من بين الألفاظ المترادفة والمتشابهة، ورعاية صيغة مخصوصة من صيغ المادّة على مقتضى ما يستدعيه المورد، وتركيب الكلمات على أجمل نحو يذكر في علم الفصاحة»[5].

<sup>[1]-</sup> ابن هشام، عبد الملك (ت: 218هـ): السيرة النبوية، تحقيق وضبط وتعليق: محمد محيي الدين عبد الحميد، لا ط، القاهرة، مكتبة محمد على صبيح وأولاده، مطبعة المدني، 1383هـ ـ 1963م، ج1، ص190.

<sup>[2]-</sup> الباقلاني، أبوبكر محمد بن الطيب (ت:403هـ): إعجاز القرآن، تح: السيد أحمد صقر، لا ط، مصر، دار المعارف، ص33.

<sup>[3]-</sup> الزملكاني، كمال الدين عبد الواحد بن عبد الكريم (ت:651هـ): البرهان الكاشف عن إعجاز القرآن، تح: خديجة الحديثي، وأحمد مطلوب، ط 1، بغداد، مط/ العاني، 1394هـ ص 54.

<sup>[4]-</sup> ظ: الطوسي، محمد بن الحسن (ت:460هـ): الاقتصاد الهادي إلى طريق الرشاد، لا ط، قم، منشورات مكتبة جامع چهلستون، مطبعة الخيام، 1400هـ ص173.

<sup>[5]-</sup> المصطفوي، حسن: التحقيق في كلمات القرآن الكريم، ط 1، مؤسسة الطباعة والنشر وزارة الثقافة والإرشاد الإسلامي، ردمك، 1417هـــ ج5، ص259.



## المطلب الخامس: أقوال المستشرقين السويديين في الإعجاز البياني:

لم يتطرّق المستشرقون في الإعجاز البياني إلّا إلى التكرار الموجود في القرآن الكريم؛ كالقصص ونحوه، والحروف المقطّعة.

### التكرار في القرآن:

ينظر المستشرقون السويديون إلى التكرار الموجود في قصص القرآن الكريم أنّه مملٌ ومتعبٌ في الوقت نفسه ويولّد انطباعًا مزعجًا لدى القارئ.

#### 1. كارل يوهان تورنبيرغ:

قال: «إنّ القرآن كرّر مرارًا وتكرارًا قصص الشعوب القديمة نفسها عن الأنبياء القدماء، وعن الشعوب الذين تم تدميرهم من دون السماح لهم بالتحذير... ويمكن للمرء أن يرى بسهولة التمييز غير المفهوم بين هذا السجل الدينى والكتابات المقدّسة لدينا»[1].

ويوجّه هذا التكرار الموجود في القصص بقوله: «ولكن في كثير من الحالات أنّ المقارنة بين هذه القصص المتكررة يُثير الاهتمام، عندما تتصور أنّها نوع من الخطب لمناسبات مختلفة ولأسباب مختلفة، ومن ثَمَّ تمت إعادة الصياغة لهذا الغرض»[2].

#### 2. كارل فلهلم زترستين:

ولم يختلف رأيه عن رأي (تورنبيرغ) في التكرار، فقال: «غالبًا ما تكون هناك الكثير من التكرارات المتعبة، فضلًا عن التحوّلات المباشرة من موضوع إلى آخر، ما يجعل انطباعًا مزعجًا للغاية عند القراءة، ومع ذلك، تجدر الإشارة إلى أنّ هذا أمر شائع في الشعر العربي القديم»[3].

ثمّ عرّج على نواحٍ أخرى في الإعجاز البياني منها: أنّ القرآن من الناحية الأسلوبيّة يحمل كثير من الفجوات كتبديل الشخصيّة غير الضروري، والاستبعاد، واعتماد القرآن على القافية،

<sup>[1]-</sup> Tornberg, Karl Johann, Koranen, p: 10.

<sup>[2]-</sup> Tornberg, Karl Johann, Koranen, p: 10

<sup>[3]-</sup> Zettersteen, Karl Vilhelm, Koranen ,p:26

## 🍑 - الدُّراسَاتُ الْعَرَانِيَّة فِي الأَسِيْشِرَاقِ البِسُويْدِي 🐟



وطبق ذلك ـ أي: اعتماد القرآن على القافية ـ على بعض الآيات من سورة الرحمن في الآية (46) ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ عَنَانِ ﴾ وفي الآية (50) ﴿ فِهِمَا عَيْنَانِ ﴾ وفي الآية (50) ﴿ فِهِمَا عَيْنَانِ بَحْرَيَانِ ﴾ وفي الآية (50) ﴿ وَمِن دُونِهِمَا جَنَّنَانِ ﴾ وبيّن أنّ التراكيب العربية المزدوجة (جَنَّتَانِ) و(عَيْنَانِ) و(زَوْجَانِ) و(جَنَّتَان) ستبدوغير مبرّرة إلى حدّ ما إذا لم يتم تفسيرها من خلال القافية (آن) التي تم استخدامها في هذه السورة، ثمّ ذكر السبب في القصور اللغوي أنّه كان نتيجة عدم وجود أيّ أسلوبٍ نثري مُدرّس تدريسًا كاملًا، فالقصور اللغوي المذكور أعلاه كانت نتيجةً لا مفرّ منها إلى حدّ كبير؛ لعدم وجود غاذج مناسبة [1].

وفي ما بعد ذكر المفردات اللّغوية المستعارة من اللّغات الأخرى وعلّل ذلك بأنّه: «لم تكن هناك أيّ مصطلحات لاهوتيّة قبل محمد؛ لذلك لا بدّ له من اللجوء في بعض الأحيان إلى مثل هذه التعبيرات التي استعملها الناطقون المسيحيون واليهود له مثل: كلمة (الحواريون: وهم تلاميذ المسيح)، وكلمة (التوراة: وهي أسفار موسى الخمسة)»[2].

كما أنّه يزعم أنّ النبي محمدًا وَاللَّهُ ﴿ فَي بعض الأحيان يبدو أنّه قد اخترع كلمات جديدة بحريّة لإقناع جمهوره غير المتعلّم، كما في كلمة (سلسبيل) الموجودة في (الآية 18 من السورة 76، الإنسان): ﴿ فِيهَا تُسَمَّىٰ سَلْسَبِيلًا ﴾ \* [3].

#### المناقشة:

نذكر في ما يأتي مناقشة المستشرقين والردّ عليهم من خلال النقاط الآتية:

أُولًا: لا يوجد عقاب إلهي نزل على قرية من القرى أو بلد من البلدان أو أمّة من الأمم الماضية إلّا وسبقه تحذير وتنبيه من قبل أنبيائهم ورسلهم، قال تعالى: ﴿ وَإِن مِّنُ أُمَّةٍ إِلَّا خَلاَ فِيهَا نَذِيرٌ ﴾ [سورة فاطر، الآية24]، فزعم (تورنبيرغ) من دون تحذير باطل وليس له أساس من الصحّة.

ثانيًا: وقوع التكرار في القرآن الكريم لهذه القصص لا يخلو من حكمة، لا سيّما وأنّ القرآن الكريم كتاب هداية وإرشاد وتشريع، فإنّ أهم ما يؤدّيه هذا التكرار هو أخذ العبرة من تلك

p: 27 I bid: إلا أ

<sup>[2]-</sup> p: 28 I bid

<sup>[3]-</sup> Zettersteen, Karl Vilhelm, Koranen, p. 28



الأمم التي خالفت الله سبحانه وتعالى في ما أمرها، كما أنّ في التكرار يتبيّن أنّ هناك مزيد عناية بالمكرر، علاوةً على ذلك أنّ في التكرار تثبيت وتوكيد للمكرر في ذهن المتلقى[1].

ثالثًا: من الغريب والعجيب أنّ مَن لم يفهم أسس اللغة العربية وقواعدها وبلاغتها ينتقد أبلغ كتاب وأفصحه على وجه البسيطة، هذا الكتاب الذي تحدّى بأسلوبه المعجز فطاحل العرب من الفصحاء والبلغاء ولم ينبسوا ببنت شفة في مواجهته، فضلًا عن نقد أسلوبه، بل راحوا يستأنسون عند سماعه من رسول الله الله الله الله الله عن التأثير على عليهم وسكون أنفسهم عند سماعه، فالذي يجهل معاني البلاغة ليس من حقّه الاعتراض على أسلوب من أساليب القرآن الكريم، بل من المعيب أن يتطرّق لشيء من ذلك.

رابعًا: لنفترض أنّ بعض المفردات الموجودة في القرآن الكريم هي كانت موجودة في التوراة والإنجيل هل يُعدّ ذلك دليلًا على أنّ القرآن الكريم مستقى من هذه الكتب؟! ألا يُعدّ ذلك دليلًا على أنّ أصل الأديان السماوية واحد، وأنّها تتلاقى على إله واحد [2].

ولماذا لم يعترض النصارى واليهود وقتئذ على النبي المُنْكُمُ أو يقولوا على الأقل للعرب أنّ محمدًا اقتبس من كتبنا. وذلك لم يحصل منهم إطلاقًا.

#### المطلب السادس: الإعجاز الصوتى:

بحث المستشرقون السويديون موضوع الإعجاز الصوتي متمثلًا بفواتح السور (الحروف المقطعة في بداية بعض السور) وكلًّ أدلى بدلوه في بيان معنى هذه الحروف وما هو المراد منها؛ لذلك سيقتصر بحثنا في الإعجاز الصوتي على بحث فواتح السور وبيان معناها وآراء المستشرقين السويديين.

#### الحروف المقطعة في بداية بعض السور:

هي حروف عربية افتتح الله بها سبحانه بعض سور القرآن الكريم، وطريقة قراءة هذه الحروف تكون بالتهجى فمثلًا: (ألم ) تقرأ (ألف، لام، ميم)

<sup>[1]-</sup> ظ: المطعني، عبد العظيم: (الكلام المكرر)، بحث ضمن كتاب حقائق الإسلام في مواجهة شبهات المشككين، إشراف وتقديم: محمود حمدى زقزوق، المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية، القاهرة، 1423هـ ـ 2002م، ص78.

<sup>[2] -</sup> ظ: عللوه، محمد: الغزوالفكري والرد على افتراءات المستشرقين، ط 1، دمشق، دار الأقصى، 2002م، ص152.

## الدِّراسَاتُ الْعِرَانِيَّة في الأستِيْدَرَاق اليِسُويْدِي 🏎



وعدد هذه السور هو تسع وعشرون سورة، أولها سورة البقرة وآخرها سورة (ن)، وهذه السور منها ست وعشرون نزلت في مكة، وثلاث سور في المدينة، وفي ما يأتي نورد بعض السور التى وردت في بدايتها هذه الحروف:

سورة البقرة: قوله تعالى: ﴿ ذَٰلِكَ ٱلۡكِتَٰبُ لَا رَبُّ فِيهِ هُدًى لِلْمُتَّقِينَ ﴾.

سورة يوسف: قوله تعالى: ﴿ الرَّ قِلْكَ ءَايَنتُ ٱلْكِنَبِ ٱلْمُبِينِ ﴾.

سورة مريم: قوله تعالى: ﴿ ذِكُرُ رَحْمَتِ رَبِّكَ عَبْدَهُ، زَكَرِيًّا ﴾.

سورة (ق): قوله تعالى: ﴿ قَلَّ وَالْقُرْءَ انِ ٱلْمَجِيدِ ﴾.

سورة القلم: قوله تعالى: ﴿ نَ وَٱلْقَلَمِ وَمَا يَسَطُرُونَ ﴾.

اختلفت أقوال أرباب اللغة والعلماء والمفسّرين في المراد من هذه الحروف المقطعة في أوائل هذه السور، فهل هي أسماء للقرآن؟ أو هي حروف حساب الجمل؟ أو هي اسم الله الأعظم؟ ونحو ذلك، وهذا الاختلاف جاء تبعًا للأحاديث الواردة فيها، ومن تلك الأحاديث:

 $^{[1]}$  حديث «عن ابن عباس: الر، و(حم)، و(ن)، حروف الرحمن مقطعة $^{[1]}$ .

2 حديث «عن أبي بصير، عن أبي عبد الله عليه قال: (ألم) هو حرف من حروف اسم الله الأعظم، المقطع في القرآن، الذي يؤلفه النبي الأعظم، المقطع في القرآن، الذي يؤلفه النبي الأعظم، المقطع في القرآن، الذي يؤلفه النبي المنطقة والإمام، فإذا دعا به أجيب»[2].

 $^{[3]}$ د. «(كهيعص)... عن قتادة، هي اسم من أسماء القرآن»

4 كهيعص «عن ابن عباس: هو قَسَم أقسم الله تعالى به»4

5 عن «محمد بن قيس قال: سمعت أبا جعفر عليه الله على يحدّث أنّ حييًا وأبا ياسر ابني أخطب ونفرًا من يهود أهل نجران، أتوا رسول الله المرابعة فقالوا له: أليس في ما تذكر في ما

<sup>[1]-</sup> الطبري، محمد بن جرير، جامع البيان عن تأويل آي القرآن، م.س، ج24، ص50.

<sup>[2]-</sup> الصدوق، محمد بن علي (ت: 381هـ): معاني الأخبار، تصحيح: علي أكبر الغفاري، لا ط، قم، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرفة، 1379ق - 1338 ش، ص23.

<sup>[3]-</sup> ابن حجر، محمد بن علي(ت: 852هـ): فتح الباري في شرح صحيح البخاري، لا ط، بيروت، دار المعرفة للطباعة والنشر، ج8، ص324.

<sup>[4]-</sup> العيني، محمود بن أحمد (ت: 855هـ): عمدة القاري في شرح صحيح البخاري، لا ط، بيروت، دار إحياء التراث العربي، ج19، ص50.



أنزل الله عليك (ألم)؟ قال: بلى. قالوا: أتاك بها جبرئيل من عند الله؟ قال: نعم. قالوا: لقد بعث أنبياء قبلك وما نعلم نبيًّا منهم أخبر ما مدّة ملكه، وما أجل أمّته غيرك! قال: فأقبل حيي بن أخطب على أصحابه فقال لهم: الألف واحد، واللام ثلاثون، والميم أربعون، فهذه إحدى وسبعون سنة، فعجب أن يدخل في دين مدّة ملكه وأجل أمته إحدى وسبعون سنة...»[1].

هذه خمسة أحاديث كل حديث يُشير إلى معنى من معاني الحروف المقطّعة، وهناك معانِ أخرى ذكرتها الأحاديث لم نوردها للاختصار.

يرى قطرب (ت:206هـ)\* «أنّها جيء بها؛ لأنّهم كانوا ينفرون عند استماع القرآن، فلمّا سمعوا (آلم) و(المص) استنكروا هذا اللفظ، فلمّا أنصتوا له (صلى الله عليه وسلّم) أقبل عليهم بالقرآن المؤلف ليثبت في أسماعهم وآذانهم، ويُقيم الحجة عليهم»[2].

وعدّها حبيب الله الهاشمي (ت: 1312هـ) من المتشابهات، فقال: «ومن المتشابه الحروف المقطعة في أوائل السّور؛ مثل: ألم، وحم، وطه، ونحوها»[3].

ولكن جعفر مرتضى العاملي لم يوافق على ما ذهب إليه الطباطبائي، ووصل إلى نتيجة؛ هي:

<sup>[1]-</sup> الحويزي، عبد علي بن جمعة (ت: 1112هـ): تفسير نور الثقلين، تح: هاشم الرسولي المحلاتي، ط 4، قم، مؤسسة إسماعيليان، 1412هــ ـ 1370ش، ج1، ص26.

<sup>(\*)</sup> قطرب هو أبو علي محمد بن المستنير (ت:206هـ)، النحوي اللغوي البصري، مولى سالم بن زياد، المعروف بقطرب، نشأ بالبصرة، ولم تنقطع صلته ببغداد، أخذ الأدب عن سيبويه وعن جماعة من العلماء البصريين، وكان حريصًا على الاشتغال والتعلّم، وكان يبكّر إلى سيبويه قبل حضور أحد من التلامذة، فقال له يومًا: ما أنت إلّا قطرب ليل. فبقيَ عليه هذا اللقب. وقطرب: اسم دويبة لا تزال تدب ولا تفتر. وله مؤلفات منها: كتاب (الأضداد)، و(ما خالف فيه الإنسان البهيمة)، و(الأزمنة)، و(مثلث قطرب). (ظ: ابن قتيبة الدينوري، عبد الله بن مسلم (ت: 268هـ): وفيات المعارف، تح: دكتور ثروت عكاشة، ط 2، مصر، دار المعارف، 1969م، ص19: ابن خلكان، أحمد بن محمد (ت: 681هـ): وفيات الأعيان وأنباء الزمان، تح: إحسان عباس، لا ط، لبنان، دار الثقافة، ج4، ص331).

<sup>[2]-</sup> النحاس، أحمد بن محمد (ت: 338هـ): معاني القرآن، تح: محمد علي الصابوني، ط 1، السعودية، نشر جامعة أم القرى، 1409هـ، ج1، ص76.

<sup>[3]-</sup> الهاشمي، حبيب الله (ت: 1324هـ): منهاج البراعة في شرح نهج البلاغة، تح: سيد إبراهيم الميانجي، ط 4، طهران، المطبعة الإسلامية، ج2، ص184.

<sup>[4]-</sup> الطباطبائي، محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن، م.س، ج18، ص9.

## الدّراسَا شَالْوَلَنِيَّة فِي الأَسِيْسِرَلْقِ البِيسُويْدِي 🌣



«أنّ ورود هذه الحروف في خصوص السور المكية، وفي ثلاث سور نزلت في أجواء لا تختلف كثيرًا عن أجواء مكة، ليدل دلالةً قاطعةً على أنّها إنّا جاءت في مقام التحدّي للمشركين، ولأعداء الإسلام.. وأنّ عدم اعتراض هؤلاء، أو حتى عدم سؤالهم، وكذلك عدم سؤال أيّ من الصحابة المؤمنين عن معاني هذه الحروف، إنّا يُشير إلى أنّهم إنّا فهموا منها معاني قريبة إلى أذهانهم، كافية للإجابة على ما ربما يختلج في نفوسهم من أسئلة حولها، وليس ذلك إلّا ما ذكرنا من التحدي بهذا القرآن»[1].

والمترجح لدى الباحث هو أنّ هذه الحروف هي من المتشابهات التي لا يعلم تأويلها إلّا الله والراسخون في العلم، والراسخون في العلم، هم: رسول الله وأهل بيته الكرام (صلوات الله عليهم أجمعين)، فهم ترجمان وحيه تعالى، وعيبة علمه.

## المطلب السابع: رأي المستشرقين السويديين في الحروف المقطعة ومناقشتهم:

يقول (كارل يوهان تورنبيرغ): «يوجد أمام الآية الأولى في كثير من الأحيان أحرف التي تعطي فرصة لخيال المترجم لابتكار تفسيرات عبثية، والتي بقيت دامًا لغزًا، ورأي نولدكه أنّها نوع من علامات للمالكين الأصليين للفصول (السور) المحفوظة بدقة عند الهيئة الأولى»[2].

في حين يذهب (كارل فلهلم زترستين) إلى أنّ: «الافتتاحيات القرآنية المحددة تمت كتابتها أوّلًا من حكومة الخليفة الثالث عثمان (الذي تولى الخلافة من عام 644 ـ 656م)»[3].

وخالفهم (محمد كنوت برنستروم) في ما ذهبوا إليه وبيّن أنّ: «حوالي ربع سور القرآن يكون فيها رموز غامضة، والتي تُدعى الحروف المقطّعة، والتي تكون في مقدّمة السورة، وهي بدايات السور أو فواتح السور، وتكون بالضبط (14) حرفًا أي نصف الحروف الأبجدية العربية من مجموع (28) حرفًا ساكنًا، وهي إمّا أن تكون حرفًا وحدًا أو في مجموعات مختلفة من اثنين، أو ثلاثة، أو أربعة أو خمسة. والأحرف تُنطق دائمًا بشكل فردى وواضح، أي: فقط

<sup>[1]-</sup> العاملي، جعفر مرتضى: الصحيح من سيرة النبي الأعظم المُشْيَّة، ط 1، قم، دار الحديث، 1426هـ ـ 1385ش، ج2، ص334.

<sup>[2]-</sup> Tornberg, Karl Johann , Koranen p: 6

<sup>[3]-</sup> Zettersteen, Karl Vilhelm, Koranen, p. 28



مع الأصوات التي تمثلها (على سبيل المثال: الف لام ميم، أوقاف)»<sup>[1]</sup>، وذكر أنّه: «لا توجد معلومات عن النبي ذكرها في أحاديثه عن هذه الحروف، أو أنّ أحد أصحابه قد طلب منه تفسيرًا لذلك، ومع ذلك، لا شك في أنّهم جميعًا عبّروا عن الحروف المقطّعة كجزء لا يتجزأ من السور؛ لأنّها تبدأ بها، وأنّهم قد قرؤوها بنفس الطريقة»<sup>[2]</sup>، إلاّ أنّ «البعض من صحابة النبي وأتباعهم المباشرين والمعلّقين في الزمن السابق، كانوا مقتنعين أنّ هذه الأحرف هي اختصارات لبعض الكلمات، أو حتى لعبارات كاملة، والتي تُشير إلى الله وصفاته، وأنّ إعادة بنائها هو براعة كبيرة، ولكن تركيبها غير ممكن هنا تقريبًا، لذلك تصبح كلّ هذه التفسيرات تعسّفية تقامًا ولا تخدم أيّ هدف مفيد»<sup>[3]</sup>.

وبعد ذلك ذهب إلى أنّ حلّ المشكلة لا يزال بعيدًا عن متناول الإنسان.

#### المناقشة:

يمكن أن يُرد على قولهم بأنّها لغز وغامضة تستلزم تفسيرات عبثية، من خلال النقاط الآتية:

1\_ إنّ علماء المسلمين \_ كما تقدّم آنفاً قد ذكروا تفسيرات لهذه الحروف.

2- إنّ بلغاء العرب من المشركين قد سمعوها من الرسول المسلكين ولم ينكروها، ولعلّ السبب في عدم إنكارها هو أنّهم كانوا يستعملون في كلامهم بعض الحروف للدلالة على بعض المعاني من قبيل قول الشاعر:

قلنا لها قفى فقالت قاف لا تحسبى أنا نسينا الإيجاف

معنى قالت: أنا واقفة<sup>[4]</sup>.

<sup>[1]-</sup> Bernström, Mohammed Knut, Koranens, p: 951

<sup>[2]-</sup> I bid, p: 951

<sup>[3]-</sup> I bid, p: 951

<sup>[4]-</sup> الأستربادي، رضي الدين محمد بن الحسن (ت:686هـ): شرح شافية ابن الحاجب، تح: محمد نور الحسن وآخرون، لا ط، بيروت، دار الكتب العلمي، 1395هـ - 1975م، ج4، ص267؛ ابن إدريس الحلي، محمد بن منصور(ت: 598هـ): إكمال النقصان من تفسير منتخب التبيان، تحقيق وتقديم السيد محمد مهدي الموسوي الخرسان، ط 1، العراق، العتبة العلوية المقدسة، 1429هـ ـ 2008 م، ص58.

## 🍑 - الدِّراسَائِ القِرَانِيَّة فِي الاْسِيَشِرَاق البِسُورْي.

3\_ أفتتحت بعض السور بهذه الحروف للدلالة على الإعجاز، فالقرآن مؤلّف من هذه الحروف الهجائية ولكنّكم لا تستطيعون الإتيان بسورة من مثله.

أمًا ما ادّعاه (زترستين) من أنّها وُجدت أيام الخليفة الثالث، فهذه الدعوى فيها إشارة إلى كون هذه الحروف هي رموز تدلّ على أسماء أصحاب المصاحف، وقد سبقه إلى ذلك (نولدكه) كما ذكر (تورنبيرغ) آنفًا.

#### وجواب هذه الدعوى هو:

أُولًا: ما الدليل على أنّ هذه الحروف هي رموز لأسماء أصحاب المصاحف من الصحابة؟ لم يُقم كلاهما أيّ دليل على ذلك، سوى ذكر الدعوى فقط.

ثانيًا: لو تنزّلنا وقلنا إنّ هذه الحروف هي رموز لأسماء أصحاب المصاحف، فلماذا لم يدّعِ أحد هؤلاء أنّ الحرف الكذائي هو ما يدلّ على مصحفي الذي أُخذت منه السور أو الآيات الكذائية، ولكان ذلك ما يفتخر به أصحاب المصاحف، ولكن الواقع يكشف لنا بطلان هذه الدعوى؛ لعدم ادّعاء أيّ أحدٍ من الصحابة بذلك.

# المبحث الثالث مصدر القرآن الكريم في نظر المستشرقين السويديين

المطلب الأوّل: مصدر القرآن الكريم.

المطلب الثاني: أقوال المستشرقين السويديين في مصدر القرآن.

المطلب الثالث: مناقشة شُبه المستشرقين ومزاعمهم.

#### توطئة:

لمًّا كان القرآن الكريم عِثِّل الأصل والدستور الذي يستقي منه المسلمون أحكامهم وشريعتهم وعقيدتهم؛ لذلك أعمل المستشرقون أقلامهم في تشويه هذا الكتاب المقدِّس من خلال إنكار كون القرآن موحى من الله تعالى إلى النبي محمد والمربي المقدِّس، وأخذوا يتخبِّطون في العوامل والتأثيرات التي مكنت النبي محمد والمربي من الإتيان بهذا الكتاب المقدِّس، فتارةً ينسبون التأثر باليهودية، وأخرى بالمسيحيّة، وثالثة بمصادر أخرى، لكن الجدير بالذكر أنَّ هناك من المستشرقين المنصفين الذين ردّوا على أقرانهم كما سيأتي من خلال البحث، ويُسجِّل لهم هذا الموقف المنصف والموضوعي.

#### المطلب الأوّل: مصدر القرآن الكريم:

يمكن أن يُثار التساؤل الآتي وهو: لماذا ركّز المستشرقون هجومهم على مصدر القرآن الكريم؟

#### الجواب:

لقد عمل المستشرقون على تشويه صورة الإسلام والمسلمين، والتشكيك في معتقداتهم وثقافتهم، وتصوير الإسلام باعتباره خطرًا، يقول (ماكسيم رودنسون) في كتابه جاذبية الإسلام: «لقد كان المسلمون خطرًا على الغرب، قبل أن يصبحوا مشكلته»[2].

وأهم الأسباب التي دفعت المستشرقين إلى أن يركّزوا هجومهم على القرآن الكريم وخصوصًا التشكيك في مصدره الإلهيّ:

1\_ النظرة المقدّسة للقرآن الكريم من قِبل المسلمين، كما أنّ القرآن والوحي من أظهر الأدلّة وأقواها على صدق دعوى النبي محمد الله المسلمين المسلمين المسلمين على النبي محمد المسلمين المسل

<sup>[1]-</sup> عللوه، محمد، الغزوالفكري والرد على افتراءات المستشرقين، م.س، ص165.

<sup>[2]-</sup> M.Rodinson: La Fascination de l islam, éd Maspero, Paris 1980. P: 19.

<sup>(</sup>نقلًا عن: مقبول، إدريس، الدراسات الاستشراقية للقرآن الكريم (بحث)، ص3).

## 🎺 - الدِّراَسَاتُ الْعِرَانَيْة فِي الأَسِيْشِرَاقِ السِيُويْدِي 🏎



2 ما يتمتّع به القرآن الكريم، فهو يعدّ الأساس الأوّل الذي تقوم عليه العقيدة الإسلامية، والمصدر الأساس للنظام والشريعة الإسلامية<sup>[1]</sup>.

3ـ كراهيّة الكثير من المستشرقين وحقدهم على الإسلام دينًا، والقرآن دستورًا لهذا الدين.

4ـ الطعن بقدسيّة القرآن الكريم كونه وحيًا معصومًا لا يأتيه الباطل من بين يديه، ولا من خلفه، كي يصبح نصًّا قابلًا للنقد في محتواه، ثمّ بعد ذلك يدّعون قصور هذا المحتوى، وعدم ملاءمته لمقتضيات الحياة وتطوّرها، حتى يتمّ لهم ما أرادوا من الطعن في هذا الدين القيم[2].

و«يتظاهر المستشرقون بالتجرّد في البحث العلمي عندما يشككون في القرآن، وينطلقون من هذه القاعدة، وهدفهم إنكار أن يكون القرآن وحيًا إلهيًا، وإثبات أنّه كلام بشري، أنشأه محمد (صلى الله عليه وسلّم) أو انتحله عن غيره»[3].

هذه الأسباب ونحوها دفعت المستشرقين للطعن بمصدر القرآن الكريم وبالوحي وجمع القرآن الكريم؛ لأنّ هذه المسائل الثلاث تمثّل العمود الفقري عند المستشرقين في هدم الإسلام، فأيّ مسألة من هذه المسائل الثلاث استطاعوا التشكيك أو الطعن فيها، بلغوا مرادهم من الوقيعة بالمسلمين في دينهم.

## المطلب الثاني: أقوال المستشرقين السويديين في مصدر القرآن الكريم:

يستعرض البحث هنا آراء المستشرقين السويديين وما جاء في مؤلفاتهم حول مصدر القرآن الكريم.

#### 1۔ کارل یوهان تورنبیرغ:

يزعم أنّ النبي محمدًا وَالْمُ اللّهُ بقيَ على اتّصال دائم مع اليهود الذي تلقى منهم شفويًا عددًا من المعلومات، ومن ثَمَّ فإنّه قد أعاد صياغتها في الوحي المنزل إليه، لكنّه لم يقرأ أبدًا كتاباتهم المقدّسة، وأنّه كان قليل المعرفة تقريبًا في التفريق بين التعاليم المسيحية واليهودية، كما أنّه

<sup>[1]-</sup> ظ: العاني، عبد القهار داوُد: الاستشراق والدراسات الإسلامية، ط 1، دار الفرقان للنشر والتوزيع، 1421هـ ـ 2001م، ص43.

<sup>[2] -</sup> ظ: جبريل، محمد السيد راضي: «مصدر القرآن في رأي المستشرقين» (بحث)، ص29.

<sup>[3]-</sup> م.ن، ص30.



كان يعتقد أنّ المسيحيين واليهود كانوا مؤمنين، شريطة أنّ الوحي لا يمكن أن يتعارض مع الآخر، ومن ثَمَّ أشار إلى العهد القديم والجديد، وكذلك إلى الكتب التي أُوحي فيها إلى إبراهيم والأنبياء الآخرين والذين كان لهم وجود فقط بسبب خيال بعض اليهود[1].

وبعد ذلك سعى النبي محمد والمنطقة إلى توطيد العلاقات مع اليهود، و«أبدى آمالًا كبيرةً عليهم، حيث بدا له أنّ إيمانهم لا يختلف في جوهره عن الإسلام؛ ولذلك يجب عليهم أن يعترفوا بواعظهم كنبي، ولأجل كسب أمانهم اتّخذ بعض الترتيبات الدينية منهم، على سبيل المثال: (صيام عيد الغفران، وتحويل القبلة إلى القدس)، وهذا على خلاف ما كان عليه في مكة حيث كان يتّجه بالصلاة إلى الكعبة»[2].

#### 2\_ كارل فلهلم زترستين:

<sup>[1]-</sup> ظ: Tornberg, Karl Johann , Koranen, p: 12

<sup>[2]-</sup> I bid, p: 25

<sup>[3]- 16 :</sup>p Zettersteen, Karl Vilhelm, Koranen,

<sup>[4]-</sup> I bid, p:24

## الدِّراسَا شَا الْعِرَانِيَة فِي الاُسِتِشِرَاق البِسُويْدِي 🏎



المائدة، الآية 112] أنّ لديه أفكارًا غريبةً جدًا حول القربان المقدّس المسيحي<sup>[1]</sup>، وعلاوة على ذلك يرى (زترستين) أنّ الحكايات العربية القديمة عرضت موضوعًا سهلًا للنبي محمد الذي أخذ منها عددًا من الأمثلة التعليمية للإنذار والمتابعة، كما «أنّ خُطب يوم القيامة المتكررة غالبًا تشهد بشكل لا لبس فيه بشأن النفوذ المسيحي ومع ذلك، فإنّ معرفة محمد عن المسيحية كانت سطحية إلى حدًّ ما؛ وسبب ذلك هو أنّه لم يدرس أبدًا أيّ سجلات مكتوبة تعلّق بالظروف المسيحية واليهودية»<sup>[2]</sup>.

ويبيّن -أيضًا- أنّ استقاء المعلومات من قبل النبي محمد المسلك كانت شفوية؛ إذ إنّ مسألة هل إنّ محمدًا كانت له معرفة بالقراءة والكتابة نوقشت كثيرًا، ولكن من دون أن يجد أحد أيّ نتيجة مؤكدة، ولكن إذا كان يمكنه القراءة والكتابة بالعربية تقريبًا ـ وهو أمر غير مؤكد تمامًا ـ فإنّه تقرر على أنّه لم يتمكن من قراءة الكتابات المسيحية أو اليهودية في اللغات الأصلية مثل: اليونانية، والعبرية والآرامية، كما أنّ بعض الترجمات العربية لم تكن موجودة [3].

#### 3\_ تور أندريه:

يرى (أندريه) أنّ محمدًا المنطقة «قد يكون مسيحيًا، أو صحوته كانت قد حرضته على السعي إلى العيش حياة التقوى والزهد وفقًا لمطالب الرهبان المسيحيين، والتي قد حان له أن يعرفها، وكان يسعى في البحث عن بعض الأفكار الصلبة والثابتة المتعلّقة بالكتابات المقدّسة والوحي الإلهي، التي يجب أن يكون قد احتضنها محمد قبل وقت طويل من دعوته»[4].

ويذكر -أيضًا- أنّ القلق والاضطراب الناجمين عن التفكّر في أحكام الله قد دفعته إلى التأمل بعُزلة، وقد تمنّى بشدّة أن يسير في طريق الاستقامة بالقدر الذي كان يعرفه؛ إذ إنّ مواعظ المسيحيين الزاهدين والرهبان قد لمست قلبه، وأعطت انطباعًا عميقًا لديه من خلال تمارينهم التعبدية العقدية الصارمة، وكان يعتقد أنّ المفتاح الأساس لهذه الممارسة التعبدية الخلوة والعزلة ـ هي فاعليتها الدينية التي تُقام بشكل كامل عبر قراءة النص المقدّس، فكيف

<sup>[1]-</sup> ڬ: p: 24 Zettersteen, Karl Vilhelm, Koranen,

<sup>[2]-</sup> I bid, p: 24

I bid, p: 16 ظ. [3]

<sup>[4]-</sup> Andrae, Tor, Mohammed: The Man and His Faith, p: 95



يمكن لمحمد أن يُصلّي بشكل صحيح إذا لم يكن لديه كتاب مقدّس لقراءته؟ ولم يستطع استخدام الكتاب المقدّس لليهود أو المسيحيين؛ لأنّهم كتبوها بلغة أجنبية، ولم يحدث أنّ محمدًا تمكّن من ترجمتها؛ إذ إنّ الكتابات المقّدسة باللغة العربية كانت ضرورية له ولأصحابه قبل كل شيء، ولقد عرف محمد أنّ سِجِل الوحي يتكون من كتاب أو مجموعة كتب وفكر أشخاص في قراءة الكتاب المقدّس؛ لأجل الخدمة الإلهية أو الصلاة [1].

و«ما كان يحلم به وأراده هو واضح لنا من حقيقة أنّ صوت الملاك لم يتحدّث إلى أذنه حقًا، فالكلمات الإلهية حدّدها بقراءة، وقد استخدمت الكلمة في الكنيسة السورية (السريانية) لقراءة الكتاب المقدّس في الخدمة الإلهية (قِريانًا أوكِريانًا) والتي أخذها محمد وطبقها عنوانًا للوحي، كما أنّه دعا كل وحي فردي هو(قرآن)، فضلًا عن الوحي في مجمله، وأيضًا كل جزء من الوحى الذي يتم قراءته في كل ممارسة تعبدية»[2].

#### 4 کریستر هیدین:

وهو ينفي أن يكون مصدر القرآن الديانة اليهودية والمسيحية؛ لأنّ محمدًا لم يتمكّن من القراءة، فعلى الرغم من أنّه كانت لديه العذرية الفكرية، لكنّه لم يستطع الحصول بها على مضمون الوحي من خلال الاتصال مع اليهود والمسيحيين [3].

<sup>[1]-</sup> ظ: Andrae, Tor, Mohammed: The Man and His Faith, p: 95

<sup>[2]-</sup> I bid, p: 96

<sup>[3]-</sup> Hedin, Christer, Islam Enligt Koranen, p: 15

<sup>[4]-</sup> p: 15 Hedin, Christer, Islam Enligt Koranen

## 🍫 - الدَّراسَانُ الْعَرَانَيْة في الأسِيْسَرَاق البِسُويْدِي



كما يُثبت أنّ النبي محمدًا مُرَاتِّ قد اتّصل بالوحي السماوي من خلال وحي الملاك جبرائيل[1].

ويرى «أنّ القرآن ليس رؤية محمد من نصوص الكتاب المقدّس، وإخّا الربّ (الله) هو الذي أتاح لمحمد أن ينقل رؤية غير مزورة من الوحي الذي أُنزل على كل الأنبياء السابقين»[2].

ما تقدّم يُظهِر موضوعيّة كريستر هيدين وإنصافه في بحثه واستدلاله على عدم تأثر القرآن الكريم بالكتب السماوية السابقة عليه؛ كالتوراة والإنجيل، حيث يرى أنّه كتاب مستقل موحى من قِبل الله تعالى إلى نبي الإسلام، وهو ذات رؤية مستقلة متمّمة للرؤى الإلهيّة السابقة.

## المطلب الثالث: مناقشة شبه المستشرقين ومزاعمهم: أولًا: دفع شبهة أنّ القرآن مأخوذ من الدبانة المسحبة أو البهودية:

هذه الفرية ليست جديدة؛ وإغّا طُرحت من قبلُ من جولد تسيهر وفنسنك ومَن لفّ لفّهم من المستشرقين حتّى وصلت النوبة للمستشرقين السويديّين.

ومن الآيات التي لا تتوافق مع العقيدة اليهودية، بل تندُّد باليهود، قوله تعالى: ﴿ وَقَالَتِ

<sup>[1]-</sup> تقدّم تفصيل كلامه في مبحث الوحي القرآني من منظار المستشرقين السويديين، ص53 ـ 54.



ٱلْيَهُودُ يَدُ ٱللَّهِ مَغْلُولَةً عُلَّتَ ٱيَدِيهِمْ وَلُعِنُواْ مِمَا قَالُواْ بَلَ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ ﴾ [سورة المائدة، الآية 64]، وقوله تعالى: ﴿ مَثَلُ ٱلَّذِينَ حُمِّلُواْ ٱلنَّوْرَئةَ ثُمَّ لَمْ يَخْمِلُوهَا كَمْثَلِ ٱلْحِمَارِ يَحْمِلُ أَسْفَاراً بِثْسَ مَثَلُ ٱلْقَوْمِ ٱللَّيْنَ كُذَبُواْ بِعَايَتِ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمُ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ [سورة الجمعة، الآية 5].

فكيف يوفّقون بين هذه الآيات وقولهم إنّ القرآن الكريم مصدره الديانتين اليهودية والمسيحية؟!

وإذا كان القرآن مقتبس من هاتين الديانتين، فلا بدّ من أن ينقل الفكرة كلّها أو بعضها، في حين نجد أنّ القرآن يتجاوز ذلك، فيأتي بجديد لم يذكر في قصص التوراة والإنجيل، بل ويصحح خطًا وقع فيها؛ كما في قصة مريم اللّهَكَ ونحوها [1].

وقد اعترف بعض المستشرقين أنفسهم أنّ النبي والنبي المنافية لله مكتوبة بلغة أجنبية ولم تترجم إلى يقرأ أيّ كتابٍ منهما؛ إمّا لعدم معرفته القراءة، أو لأنّها مكتوبة بلغة أجنبية ولم تترجم إلى العربية، علمًا أنّ النبي والمنافية للهم يكن يجالس أهل الكتاب قبل البعثة، ولقاءاته بهم بعد بعثته والمنافية كانت على قلّتها عامّة؛ لغرض دعوتهم إلى الإسلام، لا للتلقّي عنهم، كما حدث مع نصارى نجران ويهود المدينة، ولو تنزلنا وافترضنا جدلًا احتمال جلوس النبي والمنافية مع أهل الكتاب سرًّا، فإنّه من المستحيل أن يكون هذا الدين العظيم بما فيه من عقائد وأحكام وشرائع وأخبار مستقبلية وماضية، وآداب، وأخلاق هو حصيلة تلك الاجتماعات مطلقًا [2].

أمًّا التوراة والإنجيل ذاتها فهي متعدّدة النسخ؛ إذ إنّ للتوراة ثلاث نسخ: النسخة المعتبرة عند اليهود وعلماء البروتستانت باللغة العبرانية، والنسخة المعتبرة عند الكنائس الشرقية وروما باللغة اليونانية، والنسخة المعتبرة عند السامريين باللغة الآراميّة، والتعارض بين هذه النسخ يدل على أنّ في التوراة تحريفات كبيرة [3].

وللإنجيل أربع نسخ معتبرة عند النصارى، وهي: نسخة متى، ونسخة مرقس، ونسخة لوقا، وأخيرًا نسخة يوحنا، وهذه النسخ قد كُتبت بعد النبي عيسى المسالي ما بين سنة (37م ـ

<sup>[1]-</sup> ظ: المطعني، عبد العظيم: الإسلام في مواجهة الاستشراق، ط 1، المنصورة، دار الوفاء، 1407هـ، ص549؛ شبلي، عبد الجليل: الإسلام والمستشرقون، لا ط، القاهرة، مطبوعات دار الشعب، ص29.

<sup>[2] -</sup> ظ: القاسم، خالد عبد الله: مفتريات وأخطاء دائرة المعارف الإسلامية الاستشراقية، ط 1، دار الصميعي، 2010م، ج1، ص459 - 466.

<sup>[3] -</sup> ظ: 124 - Ahmet Kahraman, Dinler Tärihi, 124 (نقلاً عن: كومش، صدر الدين، مصادر القرآن الكريم عند المستشرقين، م.س، ص27).

## - الدَّراسَانُ الْعِرَانِيَّة فِي الأُسِيْشِرَلْق السِّنُويْدِي 🍑



98م)، وأنّ النسخ المتوافرة اليوم بأيدي النصارى هي ليست هذه النسخ، بل هي مكتوبة بعد ثلاثمئة سنة في القرن الرابع الميلادي، ومع ذلك فإنّ التعارض وارد اليوم بين هذه النسخ الأربع، حتى أنّ التعارض موجود في النسخة الواحدة، كما أنّ فيها -أيضًا- مسائل تتعارض مع العلم، فكيف يتصور أنّ هذه الأناجيل مصادر للقرآن الكريم الذي: ﴿ لاَ يَأْنِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ أَنْ مُنْ مَرِيمٍ جَمِيدٍ ﴾ [سورة فصلت، الآية 42][1].

وأخيرًا نقول لو كان القرآن مستقى من التوراة والإنجيل: ﴿ فَلْيَأَنُّوا بِحَدِيثٍ مِّثْلِهِ ۚ إِن كَانُوا صَدِقِينَ ﴾ [سورة الطور، الآية34]؛ فهم بشر، ومحمد النَّيَّةُ بشر مثلهم!!

فهم عاجزون كما عجز غيرهم من قبلُ، وهذا التاريخ يسجِّل لنا بعض مَن زعم أنِّ له القدرة على الإتيان مِثله، فحينما اجتمعوا من أجل ذلك تبيِّن لهم عجزهم عن الإتيان مِثله؛ على الرغم من كونهم من كبار فصحاء العرب وبلغائهم[2].

#### ثانيًا: دفع شبهة (يا أخت هارون):

مفاد الشبهة: ذُكرت مريم العذراء في قوله تعالى: ﴿ يَتَأَخَّتَ هَنُرُونَ مَا كَانَ أَبُوكِ آمْرَأَ سَوْءِ وَمَا كَانَ أُمُّكِ بَغِيًا ﴾ [سورة مريم، الآية28] على أنّها أخت هارون أخو موسى؛ والتاريخ يخالف ذلك؛ لأنّ ما بين مريم وهارون ألف وستمئة سنة تقريبًا.

#### وجوابها:

ورد في القرآن الكريم أشباه هذه اللفظة كثيرًا، منها:

قوله تعالى: ﴿ وَإِلَىٰ عَادٍ أَخَاهُمُ هُودًا ﴾ [سورة هود، الآية50] فقد سمّى الله تعالى هودًا النبي أَخًا لعاد؛ وهم كفار.

وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْمُبَذِّرِينَ كَانُوٓا إِخْوَانَ ٱلشَّيَطِينِّ وَكَانَ ٱلشَّيْطَانُ لِرَبِّهِ، كَفُورًا ﴾ [سورة

<sup>[1]-</sup> ظ: 24- Ahmet Kahraman, Dinler Târihi, 124:

<sup>[2]-</sup> ظ: قطب الدين الراوندي، سعيد بن هبة الله (ت: 573هـ)، الخرائج والجرائح، تح: مؤسسة الإمام المهدي الشكاه، بإشراف السيد محمد باقر الموحد الأبطح، الناشر: مؤسسة الإمام المهدي، قم المقدّسة، مط/ العلمية، ط/1، 1409هـ: 711/2؛ المشغري العاملي، يوسف بن حاتم (ت: 664هـ)، الدر النظيم، الناشر: مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرفة: 633؛ المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار: 214/17؛ المشهدي، محمد رضا القمي (ت: 1125هـ)، تفسير كنز الدقائق وبحر الغرائب، تح: حسين درگاهي، الناشر: مؤسسة الطبع والنشر وزارة الثقافة والارشاد الاسلامي، ط/1، 1411هـ 1990م: 509/7.



الإسراء، الآية27] وفي هذه الآية جعل المبذرين إخوانًا للشياطين، أي: يشاكلونهم ويشابهونهم.

وقوله تعالى: ﴿ وَمَا نُرِيهِم مِّنْ ءَايَةٍ إِلَّا هِمَ أَكَبُرُ مِنْ أُخْتِهَا ۖ وَأَخَذْنَهُم بِالْعَذَابِ لَعَلَهُمْ مِرْ عَالَى اللَّهُمُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللّه

وممّا تقدّم يتبيّن أنّ أسلوب القرآن الكريم في استعمال هذه اللفظة يدلّ على المشابهة والمشاكلة والمثل.

كما أنّ لفظة الأخت عند إطلاقها في اللغة العربيّة لا يستلزم ذلك الإطلاق انحصارها بإخوة النسب، بل لها أكثر من معنى، ومن تلك المعاني هو الشبيه والمماثل<sup>[1]</sup>، فعند قولك: شوقي يكون أخو المتنبي تريد من الأخوة بينهما هو التشابه بينهما في الشاعرية، ولم تقصد أنّ شوقي يكون أخًا للمتنبي، ويدل على ذلك قول رسول الله المرابي النصارى نجران حينما جاؤوا لمناظرته: كان عيسى أخي [2]. علماً أنّ الفارق بينهما أكثر من خمسمئة سنة، والنبي محمد المرابي الله الأخوة النبوة، وفي قوله تعالى لمريم: ﴿ يَكَأُخُتَ هَنُرُونَ ﴾ ليس المراد الأخوة النسبية قطعًا؛ للفارق الزمني الطويل بينهما، ولكن المراد الشبه بينهما من حيث التقوى والورع، فحينما جاءت بعيسى الشهي الله قومها وهي لم يسبق لها أن تزوجت، ظنّ قومها أنّها ارتكبت فاحشة واستغربوا ذلك؛ لتقواها وورعها، فكأنّهم قالوا لها: كيف تفعلين ذلك وأنت شبيهة هارون بطهارته وعبادته [3].

وهناك رأي آخر يذهب إلى أنّ نسب مريم العذراء يرجع إلى عمران الذي هو أب موسى وهارون، فيكون رئيس العائلة التي مريم من ذرّيته هو عمران، واسم أبيها المباشر هو (يهويا قيم) كما في إنجيل يعقوب، وبعدئذٍ يصح إطلاق يا أخت هارون بمعنى أنّ كلاهما يرجع إلى عمران [4].

وقيل: كان لمريم أخ يقال له هارون [5].

<sup>[1]-</sup> الطريحي، فخر الدين بن محمد علي(ت: 1085هـ ): مجمع البحرين، ط 2، طهران، نشر مرتضوي، 1362ش، ج1، ص22.

<sup>[2]-</sup> ظ: ابن طاووس، رضي الدين علي بن موسى(ت:664هـ): إقبال الأعمال، تح: جواد القيومي الأصفهاني، ط 1، مكتب الإعلام الإسلامي، 1415هـ ج2، ص433.

<sup>[3] -</sup> ظ: شبلي، عبد الجليل، الإسلام والمستشرقون، م.س، ص29.

<sup>[4]-</sup> ظ: جمعة، علي: (شبهة مريم بنت عمران) بحث ضمن كتاب حقائق الإسلام في مواجهة شبهات المشككين، ص467، وأنظر مصادره.

<sup>[5]-</sup> الطريحي، فخر الدين، مجمع البحرين، م.س، ج1، ص21.

# المبحث الرابع تفسيرالقرآن الكريم عند المستشرقين السويديين

المطلب الأوّل: تعريف التفسير في اللغة والاصطلاح.

المطلب الثاني: نشأة علم التفسير والحاجة إليه.

المطلب الثالث: موقف المستشرقين السويديين من علم التفسير ومناقشتهم.

#### توطئة:

لم يكن للمستشرقين السويديين مزيد من الاهتمام بتفسير القرآن الكريم؛ بقدر ما كان من الاهتمام بمسألة الوحي وجمع القرآن ومصدره، وفي ما يأتي نتتبع كلماتهم وآراءهم في تفسير القرآن الكريم ونناقشتها، بعد بيان معنى التفسير في اللغة والاصطلاح ونشأته ووجه الحاجة إليه.

#### المطلب الأوّل: التفسير لغةً واصطلاحًا:

التفسير لغةً: قال الخليل (ت:175هـ): «التفسير، هو بيان وتفصيل للكتاب، وفسّره يفسّره فسرًا، وفسّره تفسيرًا» [1].

ويقول ابن فارس (ت:395هـ): «الفاء والسين والراء كلمة واحدة تدلّ على بيان شيء وإيضاحه من ذلك الفسر يقال: فسّرت الشيء وفسرته» $^{[2]}$ .

والراغب الأصفهاني (ت:425هـ) يذهب إلى أنّ المراد من الفسر هو إظهار المعنى المعقول؛ ولذلك قيل لما ينبئ عنه البول: بالتفسرة، وسمّى بها قارورة الماء، والتفسير هو في ما يختص مفردات الألفاظ وغريبها، وكذلك بالتأويل؛ ولذلك يقال: تفسير الرؤيا وتأويلها، كما في قوله تعالى: ﴿ وَأَحْسَنَ تَفْسِيرًا ﴾ [الفرقان:33][3].

ويبدو من التعريفات اللغويّة المتقدّمة أنّ التفسير يدل على الظهور والبيان والإيضاح.

التفسير اصطلاحًا: عرّفه الزركشي (ت:٧٩٤هـ) بأنّه: «علم نزول الآية وسورتها وأقاصيصها والأسباب النازلة فيها، ثمّ ترتيب مكّيّها ومدنيها، ومحكمها ومتشابهها، وناسخها ومنسوخها، وخاصّها وعامّها، ومطلقها ومقيّدها، ومجملها ومفسّرها»[4].

<sup>[1]-</sup> الفراهيدي، الخليل بن أحمد، كتاب العين، م.س، ج7، ص247.

<sup>[2]-</sup> ابن فارس، أحمد، معجم مقاييس اللغة، م.س، ج4، ص504.

<sup>[3] -</sup> ظ: الراغب الأصفهاني، الحسين بن محمد، مفردات ألفاظ القرآن، م.س، ص636.

<sup>[4]-</sup> الزركشي، محمد بن بهادر، البرهان في علوم القرآن، م.س، ج2، ص91.

## الدِّراسَانُ الْعَرَانِيَّة في الأسِيْشِرَاق السِّسُويْدِي 🔷



وعرّفه الزرقاني (ت:1367هـ): بـ«علم يبحث فيه عن القرآن الكريم من حيث دلالته على مراد الله تعالى بقدر الطاقة البشرية» $^{[1]}$ .

ويُعدّ التعريف الثاني من تعريفات المتأخّرين التي لا تخلو من بُعد في النظر.

المطلب الثاني: نشأة علم التفسير ووجه الحاجة إليه: أولًا: نشأة علم التفسير:

ثمّ بعد رحيله المنافي ازداد الاهتمام بالقرآن الكريم؛ فهمًا وتدوينًا، فاشتهر مجموعة من الصحابة بذلك؛ كعلي بن أبي طالب المن وابن عباس، وابن مسعود وغيرهم، ثمّ جاء من بعدهم مجموعة من التابعين ممَّن اهتمُوا أيضًا بتفسير القرآن الكريم؛ كسعيد بن جبير، ومجاهد، وغيرهما، ثمّ أتباع التابعين؛ كالضحّاك بن مزاحم، وشهر بن حوشب، والسدي الكبير، ونحوهم، وفي هذه المراحل الثلاث كان التفسير بابًا من أبواب علم الحديث، ولم يكتب له الانفصال؛ بوصفه علمًا مستقلًا بحد ذاته، واستمرّ الحال حتى ظهور جماعة من العلماء؛ منهم: ابن ماجة (ت:273هـ) والطبري (ت:310هـ) وعلى أيدي هؤلاء العلماء وأمثالهم انفصل علم التفسير عن الحديث، فوضع التفسير لكل آية من القرآن، ورتب ذلك على حسب ترتيب المصحف، ولم يخرج التفسير في هذه المرحلة عن المأثور حتى مجيء العصر العباسي الذي تميّز فيه علم التفسير عن سابقه باعتماده على أكثر من مصدر في بيان مراد الله، فأضيف الذي تميّز فيه علم التفسير عن سابقه باعتماده على أكثر من مصدر في بيان مراد الله، فأضيف إلى المصدر النقلي المصدر العقلي واللغوي [1].

<sup>[1]-</sup> الزرقاني، محمد عبد العظيم، مناهل العرفان، م.س، ج2، ص6.

<sup>[2]-</sup> ظ: معرفة، محمد هادي، التمهيد في علوم القرآن، م.س، ج9، ص269 - 388؛ الذهبي، محمد حسين (ت: 1397هـ): الاتجاهات المنحرفة في تفسير القرآن الكريم، ط 3، مكتبة وهبة، 1406هـ1986-م، ص9 ـ 16.



وقبل الانتقال إلى بيان وجه الحاجة إلى علم التفسير، لا بدّ من معرفة موضوع علم التفسير ومسائله والغرض منه.

فموضوع علم التفسير: هو كلام الله تعالى المسمّى القرآن الكريم.

ومسائله: هي ما يمكن استظهاره من الآيات على أنّه مراد الله تعالى.

أمًا الغرض منه: فهو الوصول إلى معرفة مراد الله تعالى في مجال المعارف واستنباط الأحكام الشرعية منه[1].

#### ثانيًا: وجه الحاجة إلى علم التفسير:

قد يتساءل البعض عن وجه الحاجة إلى تفسير القرآن الكريم، وقد أنزله الله تعالى: ﴿ بِنَيْكَنَّا لِكُلِّ شَيْءٍ ﴾ [سورة النحل، الآية89].

والجواب: أنّ القرآن الكريم نزل في زمن فصحاء العرب، الذين كانوا يعلمون ظواهره وأحكامه، ومع ذلك فإنهم التمسوا بيان بعض ما أُبهم وأُجمل في القرآن الكريم وتفسيره من رسول الله ولله الله والله والل

<sup>[1]-</sup> ظ: السبحاني، جعفر، المناهج التفسيرية في علوم القرآن، ط 4 منقحة ومصححة، قم \_ إيران، نشر مؤسّسة الصادق ﷺ، 1423هــ ق، ص14.

<sup>[2] -</sup> ظ: معرفة، محمد هادي، التمهيد في علوم القرآن، م.س، ج9، ص18 ـ 21.

<sup>[3]-</sup> الحسن، طلال: مناهج تفسير القرآن (أبحاث السيد كمال الحيدري)، لا ط، بيروت، مؤسّسة الهدى للطباعة والنشر، 1435هــــ1013م، ص24.

# 1-

## الدِّراسَا أَ الْعِرَانِيَة فِي الاُسِيْشِرَلَى السِّسُويْدِي 🏎

علاوةً على ذلك، فإنّه دستور المسلمين الذي يلتجأ إليه لحلّ المعضلات التي تواجه المسلمين، فالحاجة إليه مستمرة ومتجددة بتجدد الحوادث المستحدثة الذي يتحتم علينا إبحاد حلول لها من القرآن الكريم؛ لأنّه المعجزة الخالدة.

## المطلب الثالث: موقف المستشرقين السويديين من علم التفسير ومناقشتهم:

من المستشرقين السويديين الذين تطرّقوا إلى علم التفسير المستشرق (كارل يوهان تورنبيرغ)، فتتبع ظهور نشأة علم التفسير وبدايته، ثمّ بعد ذلك أخذ في نقد التفسير بالمأثور، بل حتى تفسيرات المسلمين المتأخرة.

فاستهل كلامه بذكر وقت اشتغال المسلمين بالتفسير بقوله: «في وقت مبكر، شرع المسلمون في شرح القرآن»[1].

ثم ذكر أن نشأة علم التفسير لم تكن مستقلة، وإنمّا نشأ في أحضان علم الحديث من خلال «جمع هذه الذكريات من جميع الجهات من زمنه، وسرعان ما ظهر علم خاص وهو علم الحديث الذي يكون بجانب القرآن، وتشكّل تدريجيًا؛ بوصفه قانونًا جديدًا، ويُسمّى بـ (السُّنة) التي تستند على كلمات النبي المفسّرة، ومعلومات (تصريحات) القرآن المحددة، أو التكميلية (الإضافية، البديلة)»[2].

ثمّ انتقل إلى مرحلة الاعتماد الكلي على الأحاديث في تفسير القرآن فقال: «أصبح تفسير كلمات القرآن يعتمد اعتمادًا كليًّا على الأحاديث، وقد كلّف المرء نفسه بشغف لاستخراج كلّ الأسباب والظروف التي أدّت إلى كلام (خطابات) محمد، على الرغم من أنّ الأحاديث في مثل هذه الحالات غالبًا ما تكون محددة وتتحدّث عن نفسها؛ لذلك يهتز ويتداعى في لحظة النقد» [3].

واعتبر السُّنة المفسّرة «زائدة عن الحاجة للإشارة إلى الوقت والأحداث التي شكّلت

<sup>[1]-</sup> Tornberg, Karl Johann , Koranen, p: 5

<sup>[2]-</sup> I bid, p: 6

<sup>[3]-</sup> Tornberg, Karl Johann, Koranen, p: 6



أساس وحي محمد» $^{[1]}$ ، واعتمد في بحثه على الأحاديث «التي لا يمكن فيها الشك في احتمال المعلومات» $^{[2]}$ .

كما أنّه أوضح وجهة نظره في تفسيرات المسلمين حيث قال: «ليس من الضروري أن نقول إنّه في تفسير القرآن يجب أن نعلّق على تعليقات المسلمين الخاصة؛ لأنّ محتواها مختلف للغاية، ومع ذلك، فهي ذات طبيعة مختلفة جدًا؛ إذ إنّ مؤلفيها التزموا بالأرثوذكسية الصارمة»[3].

وكذلك بين اهتمام الكنيسة بتفسيرات المسلمين؛ إذ إنها «من دون أيّ اعتراض احتفظت الكنيسة بكل التفسير (الشرح) المحدد، أو أصبحت أكثر أو أقل تلمسها الآراء الفلسفية التي توغّلت في نهاية المطاف إلى الإسلام وخُتمت من قِبل الأتقياء، وكالمعتاد تم تسميتها كفر (بدعة)»[4].

ثمّ انتقد ثلاثة مترجمين غربيين في اتباعهم التفسيرات التابعة للمسلمين من دون أيّ انتقاد، وهي: «كل من ترجمة القرآن لـ (لويجي مرتشي) إلى اللاتينيّة التي تُعتبر لغة لاتينية غريبة في (بادوفا عام 1698م)، وترجمة (جورج سيل) للّغة الإنجليزية (في لندن عام 1734م)، وكانت في وقته ممتازة (رائعة) في عدد من النواحي، إلّا أنّ كليهما اتبع التفسيرات المحمدية التي تم اتباعها في أيامنا هذه للسبب نفسه، حيث يمكن للمرء أن يرى كلمات (لويجي مرتشي) و(جورج سيل) في كلّ من ترجماتهما المنقولة حرفيًا من دون أن يكلّفا أنفسهما استخدام لغة الانتقاد في التفسيرات العقدية والخرافات» [5].

ثمّ يعقب على هذه التراجم بقوله: «لم تجرأ تمامًا أن تُفرق بين التفسير المعقول وإخفاء جملهم المختلفة الخاصة»[6].

<sup>[1]-</sup> I bid, p: 6

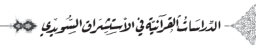
<sup>[2]-</sup> I bid, p: 6

<sup>[3]-</sup> I bid, p: 7

<sup>[4]-</sup> I bid, p: 7

<sup>[5]-</sup> I bid, p: 7

<sup>[6]-</sup> Tornberg, Karl Johann , Koranen, p: 7



#### مناقشة تورنبيرغ والرد عليه:

لا شك في أنّ علم التفسير لم ينشأ علمًا مستقلًا كما تقدّم آنفًا، وما ذكره (تورنبيرغ) صحيح من ناحية نشأته في أحضان علم الحديث، وأنّ التفسير الأوّل لكتاب الله هي الأحاديث التي جمعت عن النبي محمد وفي مقام الرد عليه نقول: لم يكن اعتماد المسلمين في تفسير القرآن الكريم على السنّة وحدها، فضلًا عن الالتزام بالأحاديث الموثوقة والصحيحة عن النبي والمين أن الكريم كما تقدّم، النبي والمين أن أكثر من مصدر يعتمد عليه المسلمون في تفسيرهم للقرآن الكريم كما تقدّم، فالمصدر الأول كان كتاب الله ذاته، فهو مفسّر لبعض آياته، وبالمرتبة الثانية السنّة الصحيحة، ثمّ إنّ هناك مصدرًا آخر لم يتطرّق إليه هذا المستشرق وهوالمصدر اللغوي الذي اعتمد عليه ثمّ ان هناك مصدرًا آخر مل يتطرّق الكريم؛ كابن عباس (رض)، فتفسيرات المسلمين تعتمد في تفسيرها للقرآن الكريم على أكثر من مصدر، أمّا وصفه المفسّرين المسلمين بأنّهم التزموا الأرثوذكسية الصارمة، فقبل الرد عليه في هذه الجزئية لا بدّ من بيان معنى (الأرثوذكسية).

فنقول: هي كلمة تطلق على مجموعة من المسيحيين الذين يعتقدون بالطبيعة الواحدة والمشيئة الواحدة للمسيح عليه وتدلّ هذه الكلمة في معناها الأصلي على الرأي المستقيم، أي: إنّ الأرثوذكس يعتقدون أنّهم أصحاب الرأي المستقيم، وأنّهم وحدهم الذين يدينون بالنصرانية الصحيحة، أمّا إطلاقها على اليهود فإنّها تعنى المتمسكين بالقواعد والتقاليد [1].

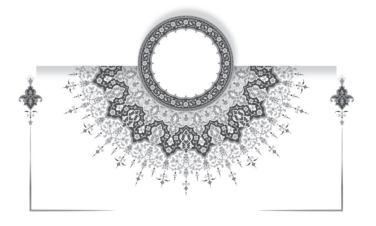
وإطلاقها على المفسّرين المسلمين أمّا يراد بها الذين يعتبرون أنفسهم أصحاب الرأي السديد والمستقيم، أو يراد بها المتمسكون بالقواعد والتقاليد الإسلامية التي لا يمكنهم الخروج عنها، ويرمي من ذلك بيان أنّ المفسّرين المسلمين تقليديون لا يأتون بشيء جديد في تفسيراتهم للقرآن الكريم؛ إلا ما أثر عن النبي محمد المرابي من أحاديث، ولا يُعملون العقل والعلوم الحديثة في تفسيراتهم؛ لذلك لم يلتزم بتفسيراتهم وانتقد مَن لم يخرج عن تفسيرات المسلمين؛ كـ (لويجي مرتشي) و(جورج سيل) في ترجمتيهما؛ لعدم نقدهما تفسيرات المسلمين المتضمنة للأساطير والخرافات.

والحقّ يقال: إنّ بعض التفاسير حوت تفسيرات غير صائبة ومجانبة للحق والمنطق؛



لاعتمادها على بعض الأحاديث المدسوسة والموضوعة عن النبي والمعروفة بالإسرائيليات؛ ولكن ذلك لا يمنع من أخذ تفسيرات المسلمين الأخرى، فضلًا عن نقد المسلمين أنفسهم تلك التفسيرات المتضمنة أحاديث موضوعة وملفّقة عن رسول الله والمرابعة على كما أنّ هناك تفاسير اعتمدت المناهج العلمية الرصينة، وأكبر الظنّ أنّ هذا المستشرق لم يطلع على جميع تفاسير المسلمين؛ فضلًا عن أغلبها، حتى يصدر مثل هذا الحكم.

# \_\_\_الفصل الثاني \_\_\_ تاريخ القرآن بنظر المستشرقين السويديين



المبحث الأوّل: نزول القرآن الكريم بمنظار المستشرقين السويديين.

المبحث الثاني: المكي والمدني برؤية الاستشراق السويدي.

المبحث الثالث: السور القرآنية ومتعلّقاتها على رأي الاستشراق السويدي.

المبحث الرابع: جمع القرآن الكريم وموقف المستشرقين السويديين منه.

# المبحث الأوّل نزول القرآن الكريم بمنظار المستشرقين السويديين

المطلب الأوّل: الإنزال والتنزيل.

المطلب الثاني: أوّل ما نزل من القرآن الكريم.

المطلب الثالث: آخر ما نزل من القرآن الكريم.

المطلب الرابع: موقف المستشرقين السويديين من نزول القرآن ومناقشة آرائهم.

#### توطئة:

لا شك في أنّ القرآن الكريم امتاز عن غيره من الرسالات السماوية الأخرى بنزوله منجمًا على رسول الله والمرابع وهذا ما لم يتحقق لغيره؛ فالتوراة نزلت على شكل ألواح دفعةً واحدةً، كما أنّه نزل بأرقى صور الوحي، وتاريخ نزوله يمثل تاريخ القرآن في حياة النبي وهو تاريخ استغرق ثلاثة وعشرين عامًا[1]. وتشكّل هذه الحقبة الذهبية تاريخ الرسالة المحمدية في عصر صاحب الرسالة [2]. و«كان اهتمام المسلمين في عصر الرسالة مركزًا على رسالة القرآن أكثر من أيّ جانبٍ آخر، ومن ثَم لم يركز في عصره والتيالية على التسلسل التاريخي لما نزل من القرآن، واختلفت الروايات، ومن ثَمّ الأقوال في تحديد أول ما نزل وآخر ما نزل»[3].

وليس ببعيد أنّ اختلاف الأقوال في أوّل ما نزل وآخر ما نزل من القرآن الكريم تابع لاختلاف الروايات، واختلاف الروايات تابع لاختلاف مصادرها، وهذه المصادر تتفاوت في ما بينها سعةً وضيقًا في ما تتلقاه من رسول الله المرابعينية، ولو أُوكل الأمر لعدل القرآن وأولو الأمر ليت رسول الله المرابعينية على حصل هذا الاختلاف.

#### المطلب الأوّل: الانزال والتنزيل:

للقرآن الكريم نزولان، أحدهما ما يُعبِّر عنه بالإنزال والآخر بالتنزيل، والمراد من الإنزال: هو نزول القرآن الكريم دفعة واحدة على قلب النبي النبي ألم من دون تدريج أو تفصيل، ويدلّ على ذلك قوله تعالى: ﴿ شَهُرُ رَمَضَانَ اللَّذِي أُنزِلَ فِيهِ اللَّهُرَ اللّهُ مَا لُلْتَكَاسِ وَبَيّنتِ مِن اللهُ مَن وَاللهُ مَن وَاللهُ مَن وَاللهُ مَن وَاللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن وَالله على: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيْلَةٍ مُبَرَكَةً إِنَّا كُنّا مُنذِرِينَ ﴾ [سورة الدخان، الآية 3] وقوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيْلَةٍ الْقَدْرِ ﴾ [سورة الدخان، الآية 3] وقوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيْلَةٍ الْقَدْرِ ﴾ [سورة الدخان، الآية 3]

<sup>[1]-</sup> اختلفت الأقوال في تحديد مدّة نزول القرآن الكريم، هل هي: عشرون سنة، أو ثلاث وعشرون، أو خمس وعشرون؟ واختلافهم هذا جاء نتيجة اختلافهم في المدّة التي أقامها رسول الله (ص) في مكة بعد النبوة. (ظ: الزركشي، محمد بن بهادر، البرهان في علوم القرآن، م.س، ج1، ص161).

<sup>[2]-</sup> ظ: الصغير، محمد حسين: تاريخ القرآن، ط 1، بيروت، دار المؤرخ العربي، 1420هـ ـ 1999م، ص35.

<sup>[3]-</sup> الجلالي، محمد حسين، دراسة حول القرآن الكريم، م.س، ص35.

## الدِّراسَا فُ الْعِرَانِيَّة فِي الاْسِيْسِرَاق البِسُويْدِي 🏎



و«الإنزال الذي تتحدّث عنه هذه الآيات ليس هو التنزيل التدريجي الذي طال أكثر من عقدين، وإنّما هو الإنزال مرةً واحدةً على سبيل الإجمال»[1].

لأنّ الفعل (أنزل) غير المضعّف يدلّ على حدوث فعل الإنزال لمرّةٍ واحدةٍ، وهو بخلاف الفعل (نزّل) المضعّف الذي يدلّ على أنّ النزول كان لأكثر من مرّةٍ، وهو النزول التدريجي للقرآن الكريم<sup>[2]</sup>.

#### وفي تفسير هذا النزول ثلاثة آراء:

الرأي الأوّل: نزل القرآن الكريم إلى بيت العزّة من السماء الدنيا، عن ابن عباس قال: «فُصِل القرآن من الذكر فوضع في بيت العرّة من السماء الدنيا، في ليلة القدر جملة واحدة، وكان الله ينزله على رسوله بعضه إثر بعض نجومًا... »[3]. يقول الزركشي(ت:794هـ): «وهذا القول أشهر وأصح، وإليه ذهب الأكثرون»[4]. وأنّ نزوله إلى بيت العزّة من السماء الدنيا؛ كان تعظيماً لشأنه عند ملائكته، ثمّ نزّل بعد ذلك منجمًا على رسول الله المُنْتُنَّ منذُ بعثته إلى أن توفي [5].

الرأي الثاني: قال الزنجاني (ت:1360هـ) «على أنّه يمكن أن نقول بأنّ روح القرآن وهي أغراضه الكلية التي يرمي إليها تجلّت لقلبه الـشريف، في تلك الليلة المباركة قال تعالى: ﴿ نَرَلَ بِهِ ٱلْوُحُ ٱلْأَمِينُ ﴾ [6].

فالمراد من النزول هو نزول المعارف الإلهية القرآنية على قلب رسول الله المراقية، كي تمتلئ روح النبي المراقية بنور المعرفة القرآنية [7].

<sup>[1]-</sup> الحكيم، محمد باقر، علوم القرآن، م.س، ص28.

<sup>[2] -</sup> ظ: الجنابي، سيروان عبد الزهرة: تاريخ القرآن وعلومه، ط 1، النجف الأشرف، دار الأمير عَلَيْكِم، 1437هـ ـ 2015م، ص148.

<sup>[3]-</sup> البيهقي، أحمد بن الحسين (ت:458هـ): السنن الكبرى، دار الفكر، ج4، ص306؛ الصالحي الشامي، محمد بن يوسف (ت: 942هـ): سبل الهدى والرشاد، تحقيق وتعليق: الشيخ عادل أحمد عبد الموجود، الشيخ علي محمد، ط 1، بيروت، دار الكتب العلمية، 1414 هـ ـ ـ 1993م، ج2، ص252.

<sup>[4]-</sup> الزركشي، محمد بن بهادر، البرهان في علوم القرآن، م.س، ج1، ص228.

<sup>[5]-</sup> ظ: القطان، منّاع، مباحث في علوم القرآن، م.س، ص96.

<sup>[6]-</sup> الزنجاني، أبوعبد الله بن عبد الرحيم ( ت: 1360هـ): تاريخ القرآن، قدّم له: أحمد أمين (مؤلف كتاب فجر الإسلام )، ط 3، بيروت، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، 1388 هـ/1969م، ص32.

<sup>[7]-</sup> ظ: الحكيم، محمد باقر، علوم القرآن، م.س، ص27.



الرأي الثالث: هو نزول القرآن الكريم جميعه بتفاصيله وآياته على النبي الشيئية بصورة كاملة، وصاحب الميزان يستدل لذلك بقوله تعالى: ﴿ وَلَا تَعْجَلَ بِٱلْقُرْءَانِ مِن قَبْلِ أَن يُقْضَى كاملة، وصاحب الميزان يستدل لذلك بقوله تعالى: ﴿ لَا تُحْرَكُ بِهِ لِسَانَكَ وَحْيُكُ أَرُ وَقُل رَّبِ زِدْنِي عِلْمًا ﴾ [سورة طه، ص114]، وقوله تعالى: ﴿ لَا تُحُرِّكُ بِهِ لِسَانَكَ لِعَجْلَ بِهِ يَهُ [سورة القيامة، الآية 16].

لأنّه من خلال الآيات يظهر أنّ رسول الله رَالْ كَان له علم بما سينزل عليه، فنُهي عن الاستعجال بالقراءة قبل انقضاء الوحي[1].

أَمّا التنزيل: فهو نزول القرآن الكريم تدريجًا منجّمًا على سبيل التفصيل، لا على سبيل الإجمال، ومعنى نزوله منجمًا على سبيل التفصيل «هو نزوله بألفاظه المحددة وآياته المتعاقبة والتي كانت في بعض الأحيان ترتبط بالحوادث والوقائع في زمن الرسالة وكذلك مواكبة تطورها»[2].

قال تعالى: ﴿ وَقُرْءَانَا فَرَقَنَاهُ لِنَقْرَأَهُ, عَلَى ٱلنَّاسِ عَلَى مُكُثِ وَنَزَّلْنَهُ نَنزِيلًا ﴾ [سورة الإسراء، الآية 106].

فـ«قوله سبحانه (فرقْتَاه) دليل جلي على أنّ القرآن قد نزل على شكل مراحل على الرسول الأكرم فضلًا عن قوله تعالى في نهاية الآية الكريمة (ونزلّناه تنزيلًا)؛ ذلك بأنّ الفعل (نزّل) مضعّف العين، فهو على زنة (فعّل) وهذا الوزن الصرفي يدلّ على كثرة وتكرار حدث الإنزال غير مرة»[3].

وقد كان كمّ الآيات يتفاوت في النزول، فأحيانًا تنزل آية واحدة، وأحيانًا كانت تنزل على النبي النَّيْنَةُ الآيتين والخمس والعشر، وأحيانًا تنزل سورة كاملة؛ كما في سورة الفاتحة، والكوثر، والمرسلات، وغيرها.

حِكم التنجيم وأسراره: ومن فوائد نزول القرآن منجّمًا:

<sup>[1] -</sup> ظ: الطباطبائي، محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن، م.س، ج2، ص18.

<sup>[2]-</sup> الحكيم، محمد باقر، علوم القرآن، م.س، ص27.

<sup>[3]-</sup> الجنابي، سيروان عبد الزهرة، تاريخ القرآن وعلومه، م.س، ص147.

# الدِّراسَانُ الْقِرَانِيَة في الأستِشِرَاق السِسُويْرِي

1- تثبيت فؤاد الرسول الشياة.

2\_ تيسير حفظ القرآن.

3\_ موالاة الحجة بعد الحجة.

4\_ فضح المنافقين والمشركين.

5ـ التذكير والتأثير في النفس.

6ـ رعاية المجتمع الإسلامي والأخذ بيده في الحياة الجديدة على ضوء هداية الله (عزّ وجلّ).

7\_ بيان الإعجاز [1].

## المطلب الثاني: أوّل ما نزل من القرآن الكريم:

الكلام في هذا المطلب هو في النزول التدريجي لكتاب الله العزير ولا يشمل الكلام النزول الدفعي، وفي تحديد أوّل ما نزل من القرآن الكريم على رسول الله وَاللَّهُ من حيث البعد التاريخي نجد تفاوتًا بين وجهات النظر عند الباحثين [2].

وتنحصر وجهات النظر المختلفة في أوّل ما نزل من القرآن الكريم في أربعة أقوال، وهي:

- القول الأوّل: إنَّ أوّل ما نزل من القرآن الكريم كان هو الآيات الخمسة الأولى من سورة العلق: ﴿ اَقُرَأُ بِالسِّهِ رَبِكَ ٱللَّكُرَمُ ﴿ اللَّهِ مَا لَمُ عَلَقَ الْإِنسَانَ مِنْ عَلَقٍ ﴿ اَقُرَأُ وَرَبُّكَ ٱلْأَكْرَمُ ﴿ اللَّهِ عَلَمَ اللَّهِ عَلَمَ الْإِنسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمُ ﴿ اللَّهِ العلق، الآيات 1 ـ 5] [3].

قال السيوطي (ت:911هـ): «وهو الصحيح» $^{[4]}$ . وفي الأثر: «نزل جبرئيل على محمد المُرَاثِيَّةُ، فقال: يا محمد، اقرأ، قال: وما أقرأ؛ قال: ﴿ أَقُرأُ بِٱسۡمِ رَبِّكَ ٱلَّذِى خَلَقَ ﴾  $^{[5]}$ . وقال الزنجاني

<sup>[1]-</sup> ظ: الصباغ، محمد بن لطفي، لمحات في علوم القرآن واتجاهات التفسير، ط 3، المكتب الإسلامي، 1410هـ ـ 1990م، ص58 ـ 64.

<sup>[2] -</sup> ظ: البستاني، محمود: دراسات في علوم القرآن الكريم، ط 1، مدينة العلم، مط/ البقيع، 1427هـ ـ 2007م، ص24.

<sup>[3]-</sup> ظ: البخاري، محمد بن إسماعيل، صحيح البخاري، م.س، ج6، ص88.

<sup>[4]-</sup> السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر، الإتقان في علوم القرآن، م.س، ج1، ص41.

<sup>[5]-</sup> البحراني، هاشم (ت: 1107هـ): حلية الأبرار في أحوال محمد وآله الأخيار، تح: الشيخ غلام رضا مولانا البروجردي، ط 1، قم-إيران، مؤسسة المعارف الإسلامية، 1141هـ ج1، ص66: المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار، م.س، ج17، ص309.



(ت:1360هـ): «الصحيح أنَّ أوّل ما نزل من القرآن قوله تعالى: ﴿ أَقُرّاً بِالسِّهِ رَبِّكَ ٱلَّذِي خَلَقَ ﴾ »[1].

وممَّن اقتنع بصحة هذا الرأي الدكتور محمد حسين الصغير، وكان اقتناعه لسببين: أولهما تاريخي، والآخر عقلي، وسبب الاقتناع التاريخي كان «مصدره إجماع المفسرين تقريبًا، ورواة الأثر وأساطين علوم القرآن»[2].

ـ القول الثاني: سورة الفاتحة هي أوّل ما نزل من القرآن الكريم، قال الزمخشري (ت:538هـ): «وأكثر المفسّرين على أنّ الفاتحة أوّل ما نزل، ثمّ سورة القلم»[4].

و «عن علي بن أبي طالب النه قال: سألت النبي عن ثواب القرآن، فأخبرني بثواب سورة سورة على نحو ما نزلت من السماء، فأوّل ما نزل عليه بمكة فاتحة الكتاب، ثمّ ﴿ أَفَراأُ بَاسْمِ رَبِّكَ ﴾ »[5].

وهذا الرأي ضعيف؛ بسبب إرساله، والاستدلال عليه غير تام، لإمكان نزول الفاتحة بعد الخمس آبات من سورة العلق<sup>[6]</sup>.

<sup>[1]-</sup> الزنجاني، أبوعبد الله بن عبد الرحيم، تاريخ القرآن، م.س، ص30.

<sup>[2]-</sup> الصغير، محمد حسين، تاريخ القرآن، م.س، ص35 \_ 36.

<sup>[3]-</sup> الصغير، محمد حسين، تاريخ القرآن، م.س، ص36.

<sup>[4]-</sup> الزمخشري، محمود بن عمر (ت: 538هـ): الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل، لا ط، مصر، عباس ومحمد محمود الحلبي وشركاءهم، مط/ مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر، ج4، ص270.

<sup>[5]-</sup> الطبرسي، الفضل بن الحسن، مجمع البيان في تفسير القرآن، م.س، ج10، ص212.

<sup>[6] -</sup> ظ: السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر، الإتقان في علوم القرآن، م.س، ج1، ص76.

## الدُّراسَا فُ الْعِرَانَيَّة في الأستِيْرَاق السِّويْدِي 🍑



وهناك مَن وفّق بين الآراء الثلاثة لعدم التنافي الجوهري بينها بقوله: «لأنّ الآيات الثلاث أو الخمس من أول سورة العلق إنّما نزلت تبشيراً بنبوته المُلكِّلُ وهذا إجماع أهل الملة، ثمّ بعد فترة جاءت آيات ـ أيضًا ـ من أول سورة المدثر...، أمّا سورة الفاتحة فهي أول سورة نزلت بصورة كاملة»[2].

- القول الرابع: ﴿ بِسَـمِ اللّهِ الرَّحْنَٰنِ ٱلرَّحْنِي ﴾ هو أول ما نزل من القرآن الكريم حكى هذا الرأي ابن النقيب في مقدّمة تفسيره، إلّا أنّ هذا القول لا يعدّ قولًا؛ لأنّ نزول السورة الكاملة يلزم معها نزول البسملة[3].

الظاهر أنّ هناك فرقًا بين أول ما نزل من القرآن الكريم من آياته وبين أول ما نزل منه من السور، فعلى صعيد الآيات يبدو أنّ الآيات الخمس الأولى من سورة العلق هي أول ما نزل من القرآن.

وأمّا على صعيد السور فتكون أول سورة نزلت على رسول الله كاملة هي سورة الفاتحة. والبسملة بالنسبة للسورة نازلة معها، فضلًا عن كونها جزءًا من سورة الفاتحة لقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَكَ سَبْعًا مِّنَ ٱلْمَثَافِي وَٱلْقُرْءَاكَ ٱلْعَظِيمَ ﴾ [سورة الحجر، الآية87].

<sup>[1]-</sup> العيني، محمود بن أحمد، عمدة القاري في شرح صيح البخاري، م.س، ج19، ص266.

<sup>.15)</sup> معرفة، محمد هادي، التمهيد في علوم القرآن، م.س، ج1، ص<br/>91. [2]

<sup>[3] -</sup> ظ: السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر، الإتقان في علوم القرآن، م.س، ج1، ص43.



#### المطلب الثالث: أخر ما نزل من القرآن الكريم:

اختلفت وجهات النظر -أيضًا- بالنسبة إلى آخر ما نزل من القرآن الكريم؛ كما هو الحال في أوّل ما نزل، وهي:

1ـ قوله تعالى: ﴿ اللَّهِ مُ أَكُملَتُ لَكُمُ دِينَكُمُ وَأَمَّمَتُ عَلَيْكُمُ نِعْمَتِى وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسلَامَ دِينَا ﴾ [سورة المائدة، الآية 3] فهو آخر ما نزل من القرآن الكريم، وقال اليعقوبي (ت:284هـ) بعد ذكر هذه الآية: «وهي الرواية الصحيحة الثابتة الصريحة» [1].

2- عن ابن عباس، عن أبي بن كعب، قال: «آخر ما نزل من القرآن: ﴿ لَقَدُ جَآءَكُمُ رَسُوكُ مَ مِنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ حَرِيضٌ عَلَيْكُم بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَسُوكُ مِّ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ حَرِيضٌ عَلَيْكُمُ بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَبُوكُ رَبِيضٌ ﴾ » [2] [128] [2].

3\_ إِنَّ آخر ما نزل من القرآن الكريم: ﴿إِذَا جَآءَ نَصَّرُ ٱللَّهِ وَٱلْفَتْحُ ﴾ [سورة النصر، الآية4][3]. إنَّ فيه «علي بن زيد بن جدعان وهو ثقة سيء الحفظ، وبقيّة رجاله ثقات»[4].

4 آخر ما نزل آیة الربا فـ«عن الشعبي، فقال: عن عمر، أخرجه الطبري بلفظ: كان من آخر ما نزل من القرآن آیات الربا، وهو منقطع؛ فإن الشعبي لم یلق عمر» $^{[5]}$ .

بعد التأمّل في هذه الأقوال المختلفة يترجّح لدى الباحث أنّ القول الأوّل هو الصحيح؛ لأنّ الآية الكريمة تتحدّث عن إكمال الدين، وليس إكمال أحكامه، وإكمال الدين يعني انتهاء الوحي المنزل من السماء؛ لاختتام الرسالة وتماميتها من حيث البلاغ والأداء.

# المطلب الرابع: موقف المستشرقين السويديين من نزول القرآن الكريم ومناقشة آرائهم:

لم يكن للمستشرقين السويديين مزيد عناية واهتمام بمسألة نزول القرآن الكريم وكيفية

<sup>[1]-</sup> اليعقوبي، أحمد بن أبي يعقوب (ت:284هـ): تاريخ اليعقوبي، لا ط، بيروت، دار صادر، ج2، ص43.

<sup>[2]-</sup> الحاكم النيسابوري، محمد بن عبد الله، المستدرك على الصحيحين، م.س، ج2، ص338.

<sup>[3]-</sup> ظ: الزركشي، البرهان في علوم القرآن، م.س، ج1، ص210.

<sup>[4]-</sup> الهيثمي، علي بن أبي بكر، مجمع الزوائد، م.س، ج7، ص35.

<sup>[5]-</sup> ابن حجر العسقلاني، أحمد بن علي، فتح الباري في شرح صحيح البخاري، م.س، ج8، ص153.

## 🍑 - الدَّالَسَاتُ الْعَرَانَيْةِ فِي الأَسِيْشِرَلِقَ السِّنُويْدِي 🍑



نزوله، وهل له نزول واحد أو نزولان؟ وما هي أوّل سورة أو آية نزلت على النبي؟ وما هي آخر سورة أو آية نزلت عليه؟ ولكنّ المستشرق السويدي (كريستر هيدين) أشار في طي كلامه إلى مسألة كون القرآن الموجود عند محمد هو نسخة من الكتاب السماوي، وهذه إشارة إلى أنّ القرآن الكريم نزل من السماء والكتاب السماوي هو اللوح المحفوظ، فالقرآن الكريم هو المحتوى والمضمون نفسه الموجود في اللوح المحفوظ، فالنبي محمد: «حصل على مهمة نقل محتوى النص السماوي (الكتاب السماوي) أو مضمونه إلى الأرض، ويتم ذلك عن طريق وحي الربّ (الله) إليه»[1].

وهذه المدّة التي أشار إليها (كريستر هيدين) هي تبعًا لأحد الأقوال التي ذُكرت في مدّة نزول القرآن الكريم، وتقدّم الكلام فيها بأنّ المسألة مختلف فيها بين العشرين، والثلاث والعشرين، والخمس والعشرين، تبعًا للمدّة التي قضاها النبي في مكة بعد ذلك.

وتأسيسًا على ما تقدّم \_ وبحدود ما اطلعت عليه من كتب المستشرقين السويديين \_ لم أجد أحدًا منهم تطرّق لهذه المسألة سوى (كريستر هيدين) المتقدّم ذكره، ما يعني أنّهم لم يكن لديهم ميل في الحديث عن مشروعية القرآن ومصدره السماوي، ولم تكن من أولويات بحثهم عن القرآن والإسلام.

<sup>[1]-</sup> Hedin, Christer, Islam Enligt Koranen, p: 12

<sup>[2]-</sup> I bid, p: 15

<sup>[3]-</sup> I bid, p: 7

# المبحث الثاني المدني برؤية الاستشراق السويدي

المطلب الأوّل: نظريات المكي والمدني.

المطلب الثاني: الفائدة المترتبة على معرفة المكي والمدني.

المطلب الثالث: خصائص السور المكية والمدنية.

المطلب الرابع: رأي المستشرقين السويديين في المكي والمدني ومناقشتهم.

#### توطئة:

### المطلب الأوّل: نظريات المكي والمدني

هناك ثلاث نظريات في تعيين المكي والمدني، وهي:

1- النظرية الأولى: تعتمد على الزمان في تعيين المكي والمدني، وتعتبر هجرة الرسول الكريم النظرية الأولى: تعتمد على الزمان بين المرحلتين، وبناءً على هذه النظرية يكون كل ما نزل من القرآن الكريم قبل هجرة النبي المرابعي وإن كان محل نزوله غير مكة يصطلح عليه بالمكي، وكل ما نزل من القرآن الكريم بعد هجرته المرابع يصطلح عليه بالمدني، حتى لو كان محل نزوله في غيرها، فالمدار في هذه النظرية هو الهجرة الشريفة للرسول الأكرم المرابع الم

2- النظرية الثانية: تعتمد على المكان في المكي والمدني، فكل ما نزل في مكة وحواليها يسمّى مكيًّا حتى لو كان بعد الهجرة، وكل ما نزل في المدينة وحواليها يسمّى مدنيًّا، فالضابطة في التمييز عندهم هي مكان نزول السورة أو الآية، وتبقى هذه النظرية غير شاملة لكل آيات القرآن الكريم؛ لأنَّ بعض الآيات لم يكن محلّ نزولها مكة ولا المدينة، فبناءً على هذه النظرية هناك آيات لا تسمّى مكية ولا مدنية كقوله تعالى: ﴿ كَذَلِكَ أَرْسَلَنَكَ فِي أُمَّةٍ فَدُ خَلَتُ مِن قَبِلهَا أُمُمُ لِتَمْلُونُ عَلَيْهِمُ ٱلذِي آوَحَيْنَا إِلَيْكَ وَهُمْ يَكُفُرُونَ بِٱلرَّمْنِ قُلُ هُو رَبِي لاَ إِلَه إِلاً هُو عَلَيْهِ مَتَابِ ﴾ [سورة الرعد، الآية 30] قيل: إنّها نزلت في الحديبية، وكذلك آية عَلَيْهِ مَتَابِ هُ [سورة الرعد، الآية 30] قيل: إنّها نزلت في الحديبية، وكذلك آية

<sup>[1]- (\*)</sup> عدد السور المختلف فيها هل هي مكية أومدنية؟ هونيّف وثلاثين سورة. ظ: معرفة، محمد هادي، التمهيد في علوم القرآن، م.س، ج1، ص178 ـ 196.

<sup>[2] -</sup> ظ: السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر، الإتقان في علوم القرآن، م.س، ج1، ص19.

## 🎺 - الدِّراسَاتُ الْعِرَانِيَة فِي الأَسِيْشِرَلِق اليِسُويْدِي 🍫



الأنفال: ﴿ يَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلْأَنْفَالِ قُلِ ٱلْأَنْفَالُ بِلَّهِ وَٱلرَّسُولِ فَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَأَصَّلِحُواْ ذَاتَ بَيْنِكُمُّ وَأَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَإِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ﴾ [سورة الأنفال، الآية ] التي كان محل نزولها في مدر [1].

3ـ النظرية الثالثة: تعتمد على نوع الخطاب، فإذا كان الخطاب بالنص القرآني موجهًا لأهل مكة فهو مكي، وإذا كان موجهًا لأهل المدينة فهو مدني، وعليه يكون «المكي ما وقع خطابًا لأهل مكة، والمدني ما وقع خطابًا لأهل المدينة»<sup>[2]</sup>. وهذه النظرية قائمة على أساس خاطئ؛ لأنها تقوم على أساس كون الخطاب القرآني بعضه خاص بأهل مكة والبعض الآخر خاص بأهل المدينة، وهذا غير صحيح؛ لأنّ الخطابات القرآنية عامة ما دام اللفظ فيها عامًا<sup>[3]</sup>.

وبعد عرض النظريات الثلاث والمآخذ عليها تترجح النظرية الأولى التي تعتمد على هجرة النبي النافي من كونها الحد الزمني الفاصل بين ما هو مكي وما هو مدني.

## المطلب الثاني: الفائدة المترتّبة على معرفة المكي والمدني:

وذكروا لذلك فوائد جمّة؛ منها:

1\_ معرفة الناسخ والمنسوخ.

2ـ معرفة الخاص والعام.

3\_ معرفة المقيد والمطلق[4].

4\_ تعسن اتّجاه الآبة [5].

5\_ معرفة التسلسل التاريخي لأحداث الإسلام<sup>[6]</sup>.

<sup>.163</sup> في علوم القرآن، م.س، ج1، ص<br/>163 في علوم القرآن، م.س، ج1، ص

<sup>[2]-</sup> الحكيم، محمد باقر، علوم القرآن، م.س، ص73.

<sup>[3]-</sup> ظ: م . ن، 74.

<sup>[4]-</sup> الزركشي، محمد بن بهادر، البرهان في علوم القرآن، م.س، ج1، ص132.

<sup>[5]-</sup> معرفة، محمد هادي، التمهيد في علوم القرآن، م.س، ج1، ص162.

<sup>[6]-</sup> الهاشمى، حسن على حسن مطر: قراءة نقدية في (تاريخ القرآن) للمستشرق ثيودور نولدكه، ط 1، دار الكفيل، 1435هـــ2014م، ص304.



#### المطلب الثالث: خصائص السور المكية والمدنية:

من الخصائص التي يغلب وجودها في السور المكية:

- 1\_ مجادلة المشركين وتسفيه أحلامهم.
- 2ـ الدعوة إلى أصول الدين؛ كالإيمان بالله، والوحى، وعالم الغيب، واليوم الآخر.
  - 3\_ الدعوة إلى التمسّك بالأخلاق الكريمة، والاستقامة[1].
    - 4- قصر السور والآيات والشدّة في الأسلوب.
- 5\_ احتوت الوعد والوعيد، والتوبيخ، والزجر؛ ولذلك كان الخطاب فيها (يا أيّها الناس)، وجاءت (كلا) فيها بنحو متكرّر للردع والزجر.
  - 6ـ امتازت بظاهرة القسم، وضرب الأمثلة الحسية، والتشبيه، والفاصلة القرآنية[2].

ومن الخصائص التي يغلب وجودها في السور المدنية:

- 1\_ إقامة البراهين والأدلّة على الحقائق الدينية.
- 2ـ محاورة أهل الكتاب ودعوتهم إلى عدم الغلوّ في دينهم.
  - $^{[3]}$  التكلّم عن المنافقين ومشاكلهم
  - 4 السور المدنية طويلة مع لين في الأسلوب $^{[4]}$ .

## المطلب الرابع: رأي المستشرقين السويديين في المكي والمدنى ومناقشتهم:

يرى المستشرقون السويديون أنّ المكي والمدني قد وثّق عند المسلمين في فترة مبكرة، ولكنّهم يرون أنّ هذه المعلومات غير موثوق بها دامًاً.

<sup>[1]</sup>- ظ: الحكيم، محمد باقر، علوم القرآن، م.س، ص77.

<sup>[2] -</sup> ظ: العيص، زيد عمر عبد الله، علم المكي والمدني في عيون المستشرقين، م.س، ص9.

<sup>[3]-</sup> ظ: الحكيم، محمد باقر، علوم القرآن، م.س، ص77.

<sup>[4] -</sup> ظ: العيص، زيد عمر عبد الله، علم المكي والمدني في عيون المستشرقين، م.س، ص9.

## - الدِّراسَا تُالْعِرَانِيَّة في الأَسِيْشِرَلِق السِّنُونِي،



يقول (كارل يوهان تورنبيرغ): «بالتأكيد أنّ كلّ فصل [سورة] يحمل رمزًا أو تعبيرًا (مكية) أو (مدنية) أي: إنّه يطلق عليها من خلال نزول الوحي في مكة قبل الهجرة، أو خلال الانتقال إلى المدينة، أو بعد ذلك في المدينة؛ وبذلك فإنّ هذه المعلومات تُثبت بالفعل أنّه لا يمكن الاعتماد عليها؛ لأنّه في كثير من الفصول (السور) المكية تظهر قطع تبدو على أنّها في مكة أو على العكس من ذلك»[1].

وقال (كارل فلهلم زترستين) إنّ: «في كلّ فصل، تُشير المخطوطات العربية وطبعات القرآن إلى مصدر بعض الآيات والسور لجهة كونها مكيّة أو مدنيّة، ولكن للأسف هذه المعلومات ليست دامًا موثوقة تمامًا»[2].

وذكر أنّ هناك ثلاث مراحل مختلفة في السور المكية يصعب التمييز بينها، فيقول: «فإنّه من الصعب التمييز بين ثلاث مراحل مختلفة من النشاط التبشيري لمحمد في مك»[3].

وبيّن أنّ خلال الفترة الأولى: كان يصف الوحي المُنزل عليه على أنّه ذو لغةٍ كبرى وشعرية، معزّزة بالصور الملونة، والتوكيدات الغريبة على مختلف الظواهر الطبيعية، مثل: والليل والنهار، الشمس والقمر، والسماء والأرض، ونحوها<sup>[4]</sup>.

وخلال الفترة الثانية: جاء التعبير أكثر هدوءًا وتعليميًّا، مع تعويض التصوّرات الخيالية السابقة بالملاحظات التفصيلية عن عجائب الله سبحانه وتعالى، ومعجزاته في الطبيعة، والشرح المفصّل للأنبياء الذين تم إرسالهم لأجل الوعظ والتكفير عن الذنب والتوبة في العصور القديمة؛ إذ إنّ كلًا من الآيات والسور جاءت أطول من ذي قبل، وكذلك سمة مميّزة أخرى هي أنّ الله غالبًا ما يظهر ياسم (الرحمن)[5].

وفى الفترة الثالثة: يفترض أنّ النمط أصبح ذا طابع نَثري، وما ينقص في الوحي تم استبداله

<sup>[1]-</sup> Tornberg, Karl Johann , Koranen, p: 5

<sup>[2]-</sup> Zettersteen, Karl Vilhelm, Koranen, p: 26

<sup>[3]-</sup> I bid, p: 25

<sup>[4]-</sup> ظ: I bid, p: 25

<sup>[5]-</sup> ك: Zettersteen, Karl Vilhelm, Koranen, p: 25



من خلال التكرار المستمر، وفضلًا عن ذلك، أنّ الآيات الخاصة قد تزايدت أكثر فأكثر [1].

ويرى أنّ هناك آيات تبدو مدنية ولكنّ مضمونها مكى؛ وهي: «كما في (الآيات 25-42 من سورة الحج): ﴿ إِنَّ ٱلَّذِيرَ كَفَرُوا ۗ وَيَصُدُّونَ عَن سَكِيلِ ٱللَّهِ وَٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ ٱلَّذِي جَعَلْنَهُ لِلنَّاسِ سَوَآءً ٱلْعَكِفُ فِيهِ وَٱلْبَاذِّ وَمَن يُرِدْ فِيهِ بِإِلْحَادِ بِظُلْمِ نُذِقْهُ مِنْ عَذَابِ أَلِيمِ اللهُ وَإِذْ بَوَّأْنَا لِإِبْرَهِيمَ مَكَانَ ٱلْبَيْتِ أَن لَا تُشْرِكِ فِي شَيْعًا وَطَهِّرَ بَيْتِيَ لِلطَّآبِفِينَ وَٱلْقَآ بِمِينَ وَٱلرُّكَّعِ ٱلسُّجُودِ آ وَأَذِن فِي ٱلنَّاسِ بِٱلْحَجِّ يَأْتُوكَ رِجَالًا وَعَلَى كُلِّ صَامِرِ يَأْنِينَ مِن كُلِ فَجِّ عَمِيقِ اللهِ لِيَشْهَدُواْ مَنْفِعَ لَهُمْ وَيَذْكُرُواْ اُسْمَ اللَّهِ فِي أَيَّامِ مَّعُ لُومَنتٍ عَلَىٰ مَا رَزَقَهُم مِّنْ بَهِ يَمَةِ ٱلْأَنْعَلِمِّ فَكُلُواْ مِنْهَا وَأَطْعِمُواْ ٱلْمِكَإِسَ ٱلْفَلْقِيرَ ۞ ثُمَّ لْيَقْضُواْ تَفَكَهُمْ وَلْيُوفُواْ نُذُورَهُمْ وَلْيَظَوَّفُواْ بِٱلْبَيْتِ ٱلْعَتِيقِ 🖱 ذَلِكَ وَمَن يُعَظِّمْ حُرُمَنتِ ٱللَّهِ فَهُوَ خَيْرٌ لَّهُ، عِندَ رَبِّ فِي وَأُحِلَّتْ لَكُمْ ٱلْأَنْعَكُمُ إِلَّا مَا يُتَّلَىٰ عَلَيْكُمُ فَٱجْتَكِنِبُواْ ٱلرِّجْسَ مِنَ ٱلْأَوْتَكِنِ وَٱجْتَكِنِبُواْ قَوْلَكَ ٱلزُّورِ اللَّهُ حُنَفَآءَ لِلَّهِ غَيْرَ مُشْرِكِينَ بِهِۦُّ وَمَن يُشْرِكُ بِٱللَّهِ فَكَأَنَّمَا خَرٌ مِنَ ٱلسَّمَآءِ فَتَخْطَفُهُ ٱلطَّيْرُ أَوْ تَهْوِي بِهِ ٱلرِّيحُ فِي مَكَانِ سَجِيقٍ اللهُ وَمَن يُعَظِّمْ شَعَتَهِرَ ٱللَّهِ فَإِنَّهَا مِن تَقْوَى ٱلْقُلُوبِ اللَّهِ لَكُمْ فِيهَا مَنْفِعُ إِلَىٰٓ أَجَلِ مُّسَمَّى ثُمَّ مَحِلُّهَآ إِلَى ٱلْبَيْتِ ٱلْعَتِيقِ ﴿ ۖ وَلِكُلِّ أُمَّةٍ جَعَلْنَا مَنسَكًا لِيَذْكُرُواْ ٱسْمَ ٱللَّهِ عَلَىٰ مَا رَزَقَهُم مِنْ بَهِيمَةِ ٱلْأَقَاكِةِ فَإِلَهُ كُورِ إِلَهُ وَحِدٌ فَلَهُ وَأَسْلِمُوا وَيَشِر ٱلْمُخْبِينَ ﴿ اللَّهُ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَٱلصَّدِينَ عَلَىٰ مَآ أَصَابَهُمْ وَٱلْمُقِيمِي ٱلصَّلَوةِ وَمِمَّا رَزَقَنَهُمْ يُنفِقُونَ اللهُ وَٱلْمُدُ حَعَلَنَهَا لَكُمْ مِن شَعَهِ إِللَّهِ لَكُمْ فِيهَا خَيْرٌ فَأَذَكُمُ وَأَلْسَمَ ٱللَّهِ عَلَيْهَا صَوَآفَ فَإِذَا وَجَنَتْ جُنُوبُهَا فَكُلُواْ مِنْهَا وَأَطْعِمُواْ ٱلْقَالِعَ وَٱلْمُعَتَّرَّ كَلَالِكَ سَخَّرْتَهَا لَكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ۖ لَن يَنَالَ ٱللَّهَ لَحُومُهَا وَلا دِمَآؤُهَا وَلَكِكِن يَنَالُهُ ٱللَّقَوْيٰ مِنكُمٌّ كَذَٰلِكَ سَخَّرَهَا لَكُو لِتُكَبِّرُواْ ٱللَّهَ عَلَىٰ مَا هَدَىكُمْ ۗ وَبَشِرِ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ ﴿ ﴾ إِنَّ ٱللَّهَ يُدَفِعُ عَنِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓ أَ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ كُلُّ خَوَّانِ كَفُورٍ ﴿ أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقَانَتُلُونَ إِأَنَّهُمْ ظُلِمُوا وَإِنَّ ٱللَّهَ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ ﴿ ٱلَّذِينَ أُخْرِجُواْ مِن دِّيكرِهِم بِغَيْرِ حَقٍّ إِلَّا أَن يَقُولُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ۖ وَلَوْلَا دَفْعُ ٱللَّهِ ٱلنَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضِ لَّمُدِّمَتْ صَوَامِعُ وَبِيَعٌ وَصَلَوَاتُ وَمَسَاجِدُ يُذْكُرُ فِيهَا ٱسْمُ ٱللَّهِ كَثِيراً وَلَيَنصُرَكَ ٱللَّهُ مَن يَنصُرُهُۥ إِنَ ٱللَّهَ لَقَرِي عَزِيرٌ ۞ ٱلَّذِينَ إِن مَّكَّنَّاهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ أَفَامُواْ ٱلصَّلَوْةَ وَءَاتَوُا



الزَّكُوةَ وَأَمْرُواْ بِالْمَعْرُونِ وَنَهُواْ عَنِ الْمُنكِرِ وَلِيَهِ عَقِبَهُ ٱلْأُمُورِ (١) وَإِن يُكذِّبُوكَ فَقَدُ حَكَذَبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُحِ وَعَادُ وَتَمُودُ (١) ﴾، وفي الآيات (من السورة السابقة نفسها): ﴿ وَالَّذِينَ سَعُواْ فِي مَايكِتِنا مُعَجِزِينَ أُولَتِكَ أَصْحَبُ الْجُحِيمِ (١) وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَسُولِ وَلا نِي إِلاّ إِنَا تَمَنَّى الْقَيْطُنُ فِي أَمْنِيَتِهِ فَيْسَخُ اللّهُ مَا يُلْقِي الشَّيْطُنُ ثَمَّ اللهُ عَلِيمٌ حَكِمُ (١) لِيَجْعَلَ مَا يُلِقِي الشَّيْطِنُ فِيتَانَةُ لِللّذِينَ فَي الشَّيْطِنُ فِيتَانَةُ لِللّذِينَ فَي الشَّيْطِنُ فِيتَانَةُ لِللّذِينَ فَي الشَّيْطِنُ فِيتَانَةُ لِللّذِينَ وَلَي اللّهُ عَلِيمٌ حَكِمُ (١) لِيَعْمَ اللّهِ اللّهِ اللّهَ يُطِنُ وَلِيعُلَمُ اللّهِ عَلَيْ الشَّيْطِنُ فِيتَالَةً لِللّهِ اللّهُ لَهُ اللّهُ لَهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ لَهُ اللّهُ لَهُ اللّهُ لَهُ اللّهُ اللّهُ لَهُ اللّهُ لَهُ اللّهُ لَهُ اللّهُ لَهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ ا



مَن يَنَخِذُ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِ ٱللَّهِ ۖ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤ ٱلْسَدُ حُبَّا يِلَّهِ ۗ وَلَوْ يَرَى ٱلَّذِينَ ظَلَمُوۤ إِذْ يَرَوْنَ ٱلْعَذَابِ الْكَ ٱلْمَوْا إِذْ يَرَوْنَ ٱلْعَذَابِ الْكَ ٱلْمَدَابِ الْكَ اللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعَذَابِ اللهِ عَبَراً ٱللَّذِينَ ٱلتَّبِعُوا مِنَ اللهِ عَلَيْهِمُ ٱلْأَسْبَابُ اللهِ اللهُ ال

وكانت نظرته للوحي في الفترة المدنية هي: «أنّ الوحي من زمن بعد الهجرة إلى المدينة يختلف في المصطلحات الأسلوبية قليلًا عن تلك المكية، أمّا بالنسبة للمحتوى فقد دخلت التكهنات العقدية هنا بدلًا من الإعلان عن كلّ قانون وتشريع ولوائح ذات طابع قانوني بحت»[2].

ومن خلال ما تقدّم نرى أنّ (كارل فلهلم زتّرستين) قد قطع بالتداخل بين المكي والمدني كما ذكره آنفًا.

أمًا (كريستر هيدين) فيذكر أنّ المسلمين كان لهم عناية منذُ البداية في مكان نزول الوحي حيث قال: «في الإسلام يهتم المرء منذُ فترةٍ طويلةٍ مكان نزول الوحي»[3].

ويشير إلى خاصية من الخصائص والمميزات للسور المكية والمدنية، وهي: قصر السور المكية وطول السور المدنية، فيقول: «إنّ السور الطويلة كانت من المدينة والسور القصيرة الموجود في نهاية القرآن كانت من مكة... والسور الأولى وُجدت في الجزء الأخير من القرآن»[4].

فهو يُشير إلى أنّ هذه السور رتبت في القرآن الكريم الموجود عند المسلمين ترتيبًا زمنيًّا عكسيًّا، أي: ما نزل أولًا في مكة جاء ترتيبه في نهاية القرآن الكريم، وما نزل في المدينة جاء ترتيبه في بداية القرآن الكريم.

#### مناقشة المستشرقين السويديين:

أُوّلًا: إنّ تقسيم (زترستين) للمكي إلى ثلاث مراحل فيه متابعة لما ذهب إليه (ثيودور نولدكه) حيث قسم الأخير الفترة المكية إلى ثلاث مراحل معتمدًا في ذلك على النقل التاريخي

<sup>[1]-</sup> Zettersteen, Karl Vilhelm, Koranen, p: 29

<sup>[2]-</sup> I bid, p: 25

<sup>[3]-</sup> Hedin, Christer, Islam Enligt Koranen, p: 8

<sup>[4]-</sup> I bid ,p: 8

## الدِّراَسَاتُ الْعِرَانِيَّة فِي الأَسِيْشِرَلِق السِّيويْدِي 🏎



والاجتهاد العقلي، ولكن (نولدكه) لم يكن الأول في هذا التقسيم، بل سبقه إليه المستشرق (جوستاف فايل)<sup>[1]</sup>. وهذا التقسيم للفترة المكية لم يكن مبتكرًا من قِبل المستشرقين، وإنمًا هو وليد الفكر العربي؛ حيث أشار إلى تقسيم الفترة المكية لنزول القرآن أبو القاسم الحسن بن محمد بن حبيب النيسابوري (ت:406هـ)<sup>[2]</sup>، فقسّمها بالابتداء والوسط والانتهاء؛ بقوله: «من أشرف علوم القرآن علم نزوله، وجهاته، وترتيب ما نزل محكة: ابتداءً ووسطًا وانتهاءً...»<sup>[3]</sup>.

ثانيًا: بالنسبة إلى رأيه بالتداخل بين الآيات المكية والمدنية؛ فهو مردود، ولو كان رأيه في السور لكان هناك وجه له، أمّا الآيات فلا يوجد أيّ مجال للنقاش فيها؛ لأنّها كانت بترتيب النبي وقع من طريق جبرئيل، فيقول له ضع هذه الآية في المكان الكذائي وضع تلك الآية في المكان الكذائي، وفعلًا رسول الله والمور الله والمور كتّاب الوحي بأنّ يضعوا هذه الآية ـ مثلًا ـ في الطول، وتلك الآية في المئين وهكذا كما سيأتي تفصيل ذلك في مبحث ترتيب الآيات والسور الآتي، فالترتيب للآيات أجمع الفريقان من أبناء العامة وأتباع أهل البيت على أنّه توقيفي، فهو من ترتيب رسول الله والمؤرثية، وعليه فلا مجال لقول (زتّرستين)، علمًا أنّ سورة البقرة والحج كلاهما مدنيتان، فكيف يقول هناك آيات تبدو مكية ولكن مضمونها مدني ويذكر سورة البقرة، وآيات تبدو مدنية ولكن مضمونها مكي ويذكر سورة الحج.

<sup>[1]-</sup> ظ: الهاشمي، حسن على حسن مطر، قراءة نقدية في (تاريخ القرآن) للمستشرق ثيودور نولدكه، م.س، ص310 ـ 320.

<sup>[2]-</sup> أبو القاسم الحسن بن محمد بن حبيب النيسابوري، المفسرُ الواعظ، صنّف في التفسير، وعلوم القرآن والآداب وله كتاب (عقلاء المجانين)، سمع من الأصم وجماعة، وتوفي في ذي الحجة، سنة 406هـ ظ: الذهبي، محمد بن أحمد (تـ748هـ): سير أعلام النبلاء، تح: شعيب الأرنؤوط، محمد نعيم العرقسوسي، لا ط، بيروت، مؤسّسة الرسالة، 1406هـ ـ 1986م، ج17، ص237. [3]- الزركشي، محمد بن بهادر، البرهان في علوم القرآن، م.س، ج1، ص192.

## المبحث الثالث السور القرآنية ومتعلِّقاتها بمنظار الاستشراق السويدي

المطلب الأوّل: السورة لغةً واصطلاحًا.

المطلب الثاني: تسمية السور

المطلب الثالث: ترتيب السور

المطلب الرابع: تقسيم سور القرآن الكريم.

المطلب الخامس: آراء المستشرقين في تسمية السور وترتيبها ومناقشتهم.

#### توطئة:

قبل الشروع ببيان أسماء السور وأسباب تسميتها وكيفية ترتيبها، لا بدّ من التعرّض أوّلًا لمعنى السورة بحسب اللّغة والاصطلاح، وما هي أعدادها، ثمّ نبيّن بعد ذلك أسرار التسمية والترتيب.

#### المطلب الأول: السورة لغةً واصطلاحًا:

السورة في اللغة: قال الجوهري (ت:393هـ): «السُّوْرُ جمع سُورَة، مثل: بُسْرَة وبُسْرٍ، وهي كل منزلة من البناء؛ ومنه سُورَةُ القرآن؛ لأَنّها منزلةٌ بعد منزلة مقطوعةٌ عن الأُخرى، والجمع سُورٌ بفتح الواو» [1]، ويرى ابن فارس (ت:395هـ): أنّ السين والواووالراء أصل واحد يدلّ على العلو والارتفاع، ومنه سار يسور إذا غضب وثار، وإن لغضبه لسورة، والسور جمع سور [2]، ويقول ابن منظار (ت:711هـ): «السُّورَةُ الرَّفْعَةُ، وبها سمّيت السورة من القرآن، أَى: رفعة وخير» [3].

يتبيّن ممّا تقدّم أنّ لفظة السورة في اللغة لها أكثر من دلالة، فهي تارةً تدلّ على المنزلة، وأخرى على العلو والارتفاع، وثالثةً على الرفعة.

السورة في الاصطلاح: عرّفت السورة في الاصطلاح بتعريفات عدّة منها: أنّها «قرآن يشتمل على آي، ذي فاتحة وخاتمة، وأقلّها ثلاث آيات»[4].

وعرّفها الزرقاني (ت:1367هـ) بأنّها: «طائفة مستقلة من آیات القرآن ذات مطلع ومقطع» $^{[5]}$ .

<sup>[1]-</sup> الجوهري، إسماعيل بن حماًد (ت: 393هـ): تاج اللغة وصحاح العربية، تح: أحمد عبد الغفور، ط 1، بيروت، دار العلم للملايين، 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368 1368

<sup>[2]-</sup> ظ: ابن فارس، أحمد، معجم مقاييس اللغة، م.س، ج3، ص115.

<sup>[3]-</sup> ابن منظور، محمد بن مكرم، لسان العرب، م.س، ج4، ص387.

<sup>[4] -</sup> السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر، الإتقان في علوم القرآن، م.س، ج1، ص147.

<sup>.285.</sup> الزرقاني، محمد عبد العظيم، مناهل العرفان، م.س، ج1، ص

## الدِّراسَاتُ الْعِرَانِيَّة في الأسِيْسَرَاق البِسُويْدِي 🏎



وعليه، فالسورة هي ما اشتملت على آي من الذكر الحكيم ذات مبدأ ومنتهى وأقلّها هي ما كانت متألّفة من ثلاث آبات.

#### عدد سور القرآن الكريم:

يحتوي القرآن الكريم ما بين دفتيه على (114) سورة، أوّل هذه السور هي سورة الفاتحة المباركة وآخرها سورة الناس؛ بحسب الترتيب المعتمد في المصحف الموجود بين أيدينا؛ وهو على غير ترتيب النزول.

#### المطلب الثاني: تسمية السورة:

في تسميات السور يطرح هذا التساؤل: هل تسمية السورة بالبقرة أو آل عمران أو الكوثر أو غيرها من الأسماء كانت معروفة في زمن النبي رَبِينَ أَو أَنّها استُحدثت في ما بعد؟ أي: هل هذه التسميات للسور توقيفيّة جاءت من قبل النبي رَبِينَ أَو أَنّها اجتهاديّة أُطلقت على السور من قبل الصحابة بعد رحيل رسول الله رَبِينَ الله وَالله عنه المطلب.

#### أـ التسمية توقيفية:

الروايات والأقوال الدالة على التوقيف، هي:

1 «عن عبد الرحمن بن يزيد، قال: سمعت ابن مسعود يقول في بني إسرائيل، والكهف، ومريم، وطه، والأنبياء: هنّ من العتاق الأول، وهنّ من تلادي» $^{[1]}$ ! أي من قديم ما أخذت من القرآن.

2\_ «عن حذيفة قال: صلّيت مع النبي (صلى الله عليه وسلّم) ليلة، فافتتح البقرة، فقلت: يركع عند المائة، فمضى فقلت: يركع عند المائتين، فمضى، فقلت: يصلّى بها في ركعة، فمضى، فافتتح النساء، فقرأها، ثمّ افتتح آل عمران، فقرأها»<sup>[2]</sup>.

3\_قال الطبري (ت:310هـ): «لِسوَر القرآن أسماءٌ سمّاها بها رسول الله (صلى الله عليه وسلّم)»[3].

<sup>[1]-</sup> ابن أبي شيبة، عبد الله بن محمد (ت: 235هـ): المصنّف، ط 1، بيروت، دار الفكر، 1409هـ ـ 1989م، ج8، ص339.

<sup>[2] -</sup> النسائي، أحمد بن شعيب بن علي (ت:303هــ): سنن النسائي، ط1، بيروت، دار الفكر، 1348هــ 1930م، ج3، ص326.

<sup>[3] -</sup> الطبرى، محمد بن جرير، تفسير جامع البيان عن تأويل آى القرآن، م.س، ج1، ص68.



4- «عن النواس بن سمعان الكلابي، قال: سمعت النبي (صلى الله عليه وسلّم) يقول: يؤتى بالقرآن يوم القيامة وأهله الذين كانوا يعملون به، تقدمه سورة البقرة، وآل عمران، قال: وضرب لهما رسول الله (صلى الله عليه وسلّم) ثلاثة أمثال، قال: يأتيان كأنّهما غمامتان، أو غيايتان، أو كأنّهما ظلتان سوداوان»[1].

وبسبب هذه الروايات وغيرها جزم السيوطي (ت:911هـ) بتوقيفية أسماء السور؛ حيث قال: «وقد ثبت جميع أسماء السور بالتوقيف من الأحاديث والآثار، ولولا خشية الإطالة لبيّنت ذلك، وما يدلّ لذلك ما أخرجه ابن أبي حاتم، عن عكرمة، قال: كان المشركون يقولون سورة البقرة، وسورة العنكبوت، يستهزئون بها، فنزل ﴿ إِنَّا كَفَيْنَكَ ٱلْمُسْتَمِّزِء بِنَ ﴾ [الحجر:95]»[2].

هذه الطائفة من الروايات تُشير إلى أنّ التسمية توقيفية وليست اجتهادية، وسيأتي لاحقًا مناقشة ذلك.

#### ب ـ التسمية اجتهادية:

قال داوُد العطار (ت:1403هـ): «نحن لا غلك ما نستطيع معه الجزم على أنّ أسماء السور توقيفية مع ما لدينا من كثرة أسماء للسورة الواحدة... وأنّ لدينا بعض المصاحف خالية من هذه الأسماء ما يرجح القول أنّها أسماء اجتهادية ولبست توقيفية»[3].

ويرى محمد عزة دروزة (ت:1404هـ) أنّ التسمية اجتهادية متأخرة عن زمن النبي المُنْتُلَّةُ؛ حيث قال: «إنّما هوعمل تنظيمي متأخّر عن نسخ هذا المصحف» $^{[4]}$ .

ويقول أحمد عبد الرزاق الدويش: «لا نعلم نصًا عن رسول الله (صلى الله عليه وسلم) يدلّ على تسمية السور جميعها، ولكن ورد في بعض الأحاديث الصحيحة تسمية بعضها من النبي (صلى الله عليه وسلّم) كالبقرة، وآل عمران، أمّا بقيّة السور فالأظهر أنّ تسميتها وقعت من الصحابة (رضى الله عنهم)»[5].

<sup>[1]-</sup> الطبراني، سليمان بن أحمد (ت: 360هـ): مسند الشاميين، ط 2، بيروت، مؤسّسة الرسالة، 1417هـ ـ 1996م، ج2، ص320.

<sup>[2]-</sup> السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر، الإتقان في علوم القرآن، م.س، ج1، ص148.

<sup>[3]-</sup> العطار، داؤد، موجز علوم القرآن، م.س، ص169.

<sup>[4]-</sup> دروزة، محمد عزة (ت:1404هـ): التفسير الحديث، ط 1، دار الغرب الإسلامي، 1421هـ ـ 2000م، ج1، ص121.

<sup>[5]-</sup> الدويش، أحمد عبد الرزاق: فتاوى اللجنة الدائمة للبحوث والإفتاء، لا ط، الرياض ـ المملكة العربية السعودية، ج4، ص7.

## الدِّراسَانُ الْهِرَانِيَّة فِي الاُسِيْشِرَاق السِّسُويْدِي ﴿



يبدو أنْ لا دليل تامًا على توقيفيّة أسماء السور، ولو وجد لما حصل هذا الاختلاف.

والمختار في تسمية السور هو:

ـ ثانيًا: إنّ أسماء السور لم تكن موجودة في مصحف عثمان وإلّا لما حصل الاختلاف بالتسمية.

- ثالثًا: كثرة أسماء السورة الواحدة، وبعضها وصلت أسماؤها إلى نيّف وعشرين اسمًا؛ كما في سورة الفاتحة المباركة، علماً أنّ الصحابة كانوا لا يعلمون بانتهاء السورة إلّا بعد أن تأتي البسملة كما في قول الإمام الصادق عَلَيْكِم: «ما أنزل الله من السماء كتابًا إلّا وفاتحته (بسم الله الرحمن الرحيم وإنّا كان يعرف انقضاء السورة بنزول (بسم الله الرحمن الرحيم) ابتداءً للأخرى»[1].

ـ رابعًا: إنّ القاعدة أو الأصل العام في تسمية السور القرآنية على ما يظهر من أسمائها هو تسمية السورة بكلمة، أو باشتقاق كلمة واردة فيها<sup>[2]</sup>.

لذلك تكون تسمية السور القرآنية ليست توقيفية مطلقًا، كما أنّها ليست اجتهادية مطلقًا، وإمّا بعضها توقيفي؛ كما أشارت الروايات إلى تسميتها، وبعضها اجتهادي وهي السورة التي لم ترد في حقّها تسمية من قِبل الرسول المراقية:

#### المطلب الثالث: ترتيب السور:

والسؤال هنا عن الترتيب الموجود حاليًا للسور في المصحف الشريف هل هو ترتيب

<sup>[1]-</sup> العياشي، محمد بن مسعود (ت:320هـ): تفسير العياشي، الحاج السيد هاشم الرسولي المحلاقي، المكتبة العلمية الإسلامية، طهران، ج1، ص19.

<sup>[2]-</sup> ظ: دروزة، محمد عزة، التفسير الحديث، م.س، ج1، ص119.



من قِبل رسول الله رَبِيَّاتُهُ، أو حصل الترتيب لهذه السور بعد رحيله رَبِيَّاتُهُ؟. وبعبارة أخرى: هل ترتيب سور القرآن الكريم توقيفي أو اجتهادي من قِبل الصحابة؟

**والجواب:** إنّ مسألة ترتيب سور القرآن الكريم مختلف فيها بين العلماء، فمنهم مَن قال: إنّه توقيفي، ومنهم ذهب إلى أنّه اجتهاد من قِبل الصحابة، ولنفصّل قليلاً هذه الأقوال:

أـ ترتيب السور توقيفى:

ـ التوقيف في جميع سور القرآن الكريم:

1\_ قال أبو جعفر النحاس (ت:338هـ)[1]: «المختار أنّ تأليف السور على هذا الترتيب من رسول الله (صلى الله عليه وسلّم)؛ لحديث واثلة: أعطيت مكان التوراة السبع الطوال...»[2].

2\_ قال الكرماني (ت:505هـ)[3]: «أول القرآن سورة الفاتحة، ثمّ آل عمران، على هذا الترتيب إلى سورة الناس، وهكذا هو عند الله تعالى في اللوح المحفوظ، وهو على هذا الترتيب كان يعرضه (عليه الصلاة والسلام) على جبريل المشكم كلّ سنة... »[4].

3\_ يقول محمد الحسيني الشيرازي (ت:1422هـ): «لا يخفى أنَّ ترتيب السور - كما ورد - إمَّا كان بأمر الرسول المُنْاثِينَ كما أنَّ إدخال كل آية في سورة خاصة كان كذلك» [5].

4ـ دكتور طه عابدين رجح القول «بأنّ ترتيب سور القرآن كلّها توقيفي» [6].

<sup>[1]-</sup> أبوجعفر أحمد بن محمد بن إسماعيل النحاس، من أهل مصر رحل إلى بغداد فأخذ عن المبرد والأخفش علي بن سليمان، ونفطويه، والزجاج، وغيرهم، ثمّ عاد إلى مصر فأقام بها إلى أن مات بها، وهوصاحب الفضل الشائع، والعلم المتعارف الذائع، يستغنى بشهرته عن الإطناب في صفته، وصنّف كتبًا حسانًا مفيدةً، منها: كتاب (الأنوار)، وكتاب (الاشتقاق لأسماء الله عزّ وجلّ) وكتاب (معاني القرآن)، وكتاب (اختلاف الكوفيين والبصريين) سمّاه المقتع، وكتاب (الناسخ والمنسوخ)، وغيرها. ظ: الحموي، ياقوت بن عبد الله (ت: 626هـ): معجم الأدباء، لا ط، بيروت، دار إحياء التراث العربي، 1399هـ – 1979م، ج4، 2080.

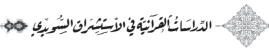
<sup>[2]-</sup> السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر، الإتقان في علوم القرآن، م.س، ج1، ص172. نقلاً عن مصادره.

<sup>[3]-</sup> برهان الدين محمود بن حمزة بن نضر الكرماني، يعرف بتاج القرآن). ظء بالقراءات، كان عجبًا في دقة الفهم وحسن الاستنباط، ومن كتبه: (خط المصاحف)، و(لباب التأويل)، و(البرهان في متشابه القرآن). ظء الزركلي، خير الدين بن محمود (ت: 1396هـ): الأعلام، ط 5، بيروت، دار العلم للملايين، 1980م، ج7، ص168.

<sup>[4]-</sup> الكرماني، أبوالقاسم محمود بن حمزة (ت:505هـ): البرهان في توجيه متشابه القرآن لما فيه من الحجة والبيان، تحقيق وشرح وتعليق: الدكتور السيد الجميلي، لا ط، القاهرة، مركز الكتاب للنشر، ص16.

<sup>[5]-</sup> الشيرازي، محمد الحسيني (ت:1422هـ): تقريب القرآن إلى الأذهان، ط 1، بيروت، دار العلوم، 1424هـ ـ 2003م، ج5، ص207.

<sup>[6]-</sup> طه، طه عابدين: ملخص بحث (ترتيب سور القرآن الكريم دراسة تحليلية لأقوال العلماء، مجلة البحوث والدراسات القرآنية، العدد



#### أـ التوقيف في بعض سور القرآن الكريم:

1\_ قال البيهقي (ت:458هـ): «كان القرآن على عهد النبي (صلى الله عليه وسلّم) مرتبًا سوره وآياته على هذا الترتيب إلّا الأنفال وبراءة»[1].

2ـ قال ابن عطية (ت:542هـ)[2]: «وظاهر الآثار أنّ السبع الطوال، والحواميم، والمفصّل، كان مرتبًا في زمن النبي(عليه السلام) وكان في السور ما لم يرتب»[3].

#### ب ـ ترتيب السور اجتهادي:

1\_ قال القاضي عياض (ت:544هـ) $^{[4]}$ : «إنّ ترتيب السور اجتهاد من المسلمين حين كتبوا المصحف، وأنّه لم يكن ذلك من ترتيب النبى صلّى الله عليه وسلّم، بل وكّله إلى أُمته بعده $^{[5]}$ .

2 قال السيوطي (ت:911هـ): «كان القرآن كُتب كلّه في عهد رسول الله (صلى الله عليه وسلّم)، لكن غير مجموع في موضع واحد ولا مرتب السور» $^{[6]}$ .

3\_ قال الطباطبائي (ت:1402هـ): «إنّ ترتيب السور إنّا هو من الصحابة في الجمع الأول والثانى ومن الدليل عليه ما تقدّم في الروايات من وضع عثمان الأنفال وبراءة بين الأعراف

التاسع، السنة الخامسة والسادسة، ص48.

[1]- البيهقي، أحمد بن الحسين (ت:458هـ): المدخل إلى السنن الكبرى، دراسة وتحقيق: الدكتور محمد ضياء الرحمن، لا ط، دار الخلفاء للكتاب الإسلامي، ج2، ص227.

[2]- أبومحمد عبد الحق بن غالب بن عبد الرحمن بن عطية المحاربي، من محارب قيس، الغرناطي، مفسرٌ فقيه، أندلسي، من أهل غرناطة، عارف بالأحكام والحديث، له (المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز)، و(المجموع في ذكر مروياته وأسماء شيوخه)، توفي بلورقة (ت:544هـ). (ظ: الذهبي، محمد بن أحمد (ت: 748هـ): تذكرة الحفاظ، ط 4، بيروت، دار إحياء التراث العربي، ج4، ص1294؛ الزركلي، خير الدين بن محمود، الأعلام، ج3، ص282).

[3]- ابن عطية، عبد الحق بن غالب (ت:546هـ)، المحرر الوجيز في تفسير كتاب الله العزيز، تح: عبد السلام عبد الشافي، ط 1، بيروت، منشورات محمد على بيضون، دار الكتب العلمية، 1422هـ ـ 2001م، ج1، ص50.

[4]- أبو الفضل القاضي عياض بن موسى بن عياض اليحصبي السبتي، كان إمام وقته في الحديث وعلومه، والنحوواللغة، وكلام العرب وأيامهم وأنسابهم، وصنف التصانيف المفيدة، منها: الإكمال في شرح كتاب مسلم، ومنها: مشارق الأنوار، وهوكتاب مفيد جدًا في تفسير غريب الحديث المختص بالصحاح الثلاثة، وهي: الموطأ، والبخاري، ومسلم، وشرح حديث أم زرع شرحًا مستوفى، وله كتاب سمّاه التنبيهات، جمع فيه غرائب وفوائد وبالجملة، فكلّ تواليفه بديعة. (ظ: ابن خلكان، أحمد بن محمد، وفيات الأعيان وأنباء الزمان، م.س، ج3، ص484). [5]- النووي، أبوزكريا محي الدين يحيى بن شرف (ت-676هـ): شرح صحيح مسلم، لا ط، بيروت، دار الكتاب العربي، 1407هـ ـ 1987م،

[6]- السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر، الإتقان في علوم القرآن، م.س، ج1، ص160.

ج9، ص42. (نقلًا عن مصادره).



ويونس، وقد كانتا في الجمع الأول متأخرتين»<sup>[1]</sup>.

والذي يترجّح هو القول باجتهاد الصحابة في الترتيب الموجود لسور القرآن الكريم، والدليل على ذلك: اختلاف مصاحف الصحابة، والأرجح هو أنّ بعض السور كان ترتيبها من قبل النبي النبي المرابي الله وقل النبي المرابية الله الله والمنطقة والبيهقي؛ لأنّ بعض السور القرآنية معلوم ترتيبها منذ زمن النبي المرابية فعن «سليمان بن بلال يقول: سمعت ربيعة يسأل لِم قدّمت البقرة وآل عمران وقد نزل قبلهما بضع وثمانون سورة، وإنّما نزلتا بالمدينة؟ فقال ربيعة: قد قدّمتا وألّف القرآن على علم ممّن ألّفه وقد اجتمعوا على العلم بذلك، فهذا ما ننتهي إليه ولا نسأل عنه» [2]. وبعضٌ آخر جاء ترتيبه من قبل الصحابة مقدّمين السور الطوال، ثمّ المئين، ثمّ المفصّل، فترتيب الصحابة للسور القرآنية جاء بحسب طول السورة وقصرها. أمّا ترتيب الآيات فقد «أجمع العلماء سلفًا وخلفًا على أنّ ترتيب الآيات في السور توقيفي، أي: اتبع الصحابة فيه أمر النبي (صلى الله عليه وسلّم)، وتلقاه النبي الكريم عن جبرئيل عليه ولا يشتبه في ذلك أحد» [3].

### المطلب الرابع: تقسيم سور القرآن الكريم:

قُسّمت سور القرآن الكريم إلى أربعة أقسام؛ وهي [4]:

1- الطوال: سمّيت بهذا الاسم؛ لأنّها أطول سور القرآن الكريم، وهي: سورة البقرة، وآل عمران، والنساء، والمائدة، والأنعام، والأعراف، واختلف في السابعة هل هي الأنفال وبراءة - بسبب عدم الفصل بينها بالبسملة - أو سورة يونس، أو سورة الكهف.

2ـ المئون: المراد بها هي السور التي تتجاوز عدد آياتها المئة أو تساويها.

<sup>[1]-</sup> الطباطبائي، محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن، م.س، ج12، ص126.

<sup>[2]-</sup> ابن عبد البر، يوسف بن عبد الله (ت:463هـ): جامع بيان العلم وفضائله، لا ط، بيروت، دار الكتب العلمية، 1398هـ ج2، ص98؛ القرطبي، محمد بن أحمد (ت:671هـ): الجامع لأحكام القرآن، تصحيح: أحمد عبد العليم البردوني، ط 2، بيروت، دار إحياء التراث العربي، 1405هـ ـ 1985م، ج1، ص59.

<sup>[3]-</sup> عتر، نور الدين، علوم القرآن الكريم، م.س، ص40.

<sup>[4]-</sup> ظ: العطار، داوُد، موجز في علوم القرآن، م.س، ص170؛ القطان، منّاع، مباحث في علوم القرآن، م.س، ص138؛ محيسن، محمد سالم: «تاريخ القرآن»، مجلة دعوة الحق سلسلة شهرية، 15جمادى الآخرة، لسنة 1402هـ، ص108.

## الدُّراسَا شَالْجَرَانِيَّة فِي الْاسْتِشِرَلْق السِّويْدِي 🍫



3ـ المثاني: وهي السور تكون عدد آياتها أقل من المئة؛ وقيل في سبب تسميتها بالمثاني: إنّها جاءت بالمرتبة الثانية بعد الطوال، أو لتثنيتها الأمثال التي ذكرتها.

المفصّل: وهي السور القصار وتبدأ من سورة (ق)، أو الحجرات حتى سورة الناس، وسمّيت بالمفصّل؛ لكثرة ورود البسملة الفاصلة بين سورها.

## المطلب الخامس: رأي المستشرقين السويديين في تسمية السور وترتيبها ومناقشتهم:

#### أـ تسمية السور:

يرى (كارل يوهان تورنبيرغ) أنّ التسمية تارةً لا توافق المحتوى، بل تأتي مختلفة، وأحيانًا تكون التسمية عشوائية، «كلّ فصل (سورة) يحمل اسمًا، وأحيانًا يحمل اسمًا مختلفًا وعشوائيًا من كلمة أو جملة مثل: (البقرة، والرعد، والزلزلة)...إلخ»[1].

أمًّا (كارل فلهلم زتّرستين) فإنّه يذهب إلى أنّ «كل سورة لها اسم معين، غالبًا ما تم اختيارها بشكل اعتباطي؛ بسبب كلمة تظهر بشكل مؤقت أو أكثر في النص، على سبيل المثال: البقرة، الشمس، إلخ»[2].

في حين نجد نظرة (كريستر هيدين) لتسمية السور تختلف عمّا ذكره (تورنبيرغ) و(زتّرستين) من كون التسمية عشوائية أو اعتباطية، فقال: «كلّ سورةٍ لها اسم مأخوذ (مشتق) من المحتوى، في بعض الأحيان هذا الاسم يكون لإعلان محتوى جيد، على سبيل المثال: عنوان (سورة 12، يوسف)؛ لأنّ كلّ هذه السورة تتحّدث عن يوسف»[3].

إلا أنّه يُشير إلى أنّ التسمية هي عبارة عن مصطلح تسمية لا أكثر، فـ«اسم السورة هو مصطلح تسمية فقط، على سبيل المثال: عنوان (سورة 2، البقرة) ولكن محتواها يختلف كثيرًا عن البقرة التي ضحى الإسرائيليون بها وفقًا (للآية 63-66 من السورة 2، البقرة): ﴿ وَإِذُ

<sup>[1]-</sup> Tornberg, Karl Johann , Koranen, p: 6

<sup>[2]-</sup> p: 26 Zettersteen, Karl Vilhelm, Koranen,

<sup>[3]-</sup> Hedin, Christer, Islam Enligt Koranen, p: 8



أَخَذْنَا مِيثَنَقَكُمْ وَرَفَعْنَا فَوْقَكُمُ ٱلطُّورَ خُذُواْ مَآ ءَاتَيْنَكُمْ بِقُوَّةٍ وَٱذْكُرُواْ مَا فِيهِ لَعَلَكُمْ تَنَقُونَ اللهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَكُنتُم مِّنَ ٱلْخَسِرِينَ اللهِ وَلَقَدْ عَلِمْتُمُ وَرَحْمَتُهُ لَكُنتُم مِّنَ ٱلْخَسِرِينَ اللهِ وَلَقَدْ عَلِمْتُمُ اللّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَكُنتُم مِّنَ ٱلْخَسِرِينَ اللهُ وَلَقَدْ عَلِمْتُمُ اللّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَكُنتُم مِّنَ ٱلْخَيْرِينَ اللهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللللللللللّهُ اللللللللللللل

#### المناقشة:

تقدّم الكلام في أقوال العلماء والباحثين في تسمية السور، فعلى القول الأول الذي ذهب إلى أنّ تسمية السور توقيفي، وهو من عمل رسول الله المرافية أنه فلا مجال للكلام حينئذ طالما التسمية توقيفية، فلا تخلو التسمية من حكمة إلهية نجهلها نحن، كما يجهلها المستشرقون، ونسلّم بها نحن تعبدًا؛ لأنّها من رسول الله الذي لا ينطق عن الهوى، أمّا المستشرقون فبسبب جهلهم وجه الحكمة بالتسمية، رموها تارةً بالعشوائية وأخرى بالاعتباطية.

وبناءً على القول الثاني القائل بأنّ تسمية السور عمل اجتهادي من قِبل الصحابة، فهنا يأتي الإشكال الذي ذكره المستشرقون، أي: الاعتباطية والعشوائية، فالكلام يوجّه إلى الصحابة لماذا سمّيتم سورة البقرة بهذه التسمية وكذلك تسمية باقي السور؟ وهل التسمية جاءت كما ذكر المستشرقون بأنّها اعتباطية وعشوائية، أو هناك سبب ودافع وراءها؟

والجواب: إنّ تسمية السور من الأمور الاجتهادية والاعتبارية التي تصحّح تسمية السور لأدنى مناسبة، كما في سورة النساء، فإنّها ذكرت النساء وأحكامهن، أو باعتبار أول السورة كما في سورة التوبة؛ فإنّها تسمّى براءة؛ بسبب افتتاحها بهذه الكلمة، وهكذا بقيّة السور فإنّ تسميتها لا تخلو من وجه وليس في ذلك من اعتباطية[2].

#### ب ـ ترتيب السور:

يرى (كارل يوهان تورنبيرغ) «أنّ علماء الأزمنة الأخيرة كانوا يحاولون ترتيب القطع القرآنية في تسلسل زمني محدد، ولكنّهم تمكنوا فقط من ترتيب القطع في زمن بعد الهجرة،

[1]- p: 8 I bid

<sup>[2]-</sup> العطار، داؤد، موجز علوم القرآن، م.س، ص169.

## الدَّراسَانُ الْعِرَانِيَّة في الأسِيْشِرَاق السِّسُويْدِي 🍫



#### على الرغم أيضًا من الاختلافات المهمة في التجارب الخاصة»[1].

ولم يخالف (كارلُ فلهلم زتّرستين) سابقه (كارلَ يوهان تورنبيرغ) في مسألة ترتيب السور؛ حيث ذهب إلى أنّ القرآن الكريم يجب ترتيبه بحسب نزوله مبيّنًا أنّ هذه المهمة صعبة بالنسبة للسور المكية؛ إذ إنّ «تحديد هذا الترتيب في أجزاء مختلفة من القرآن هو مهمة صعبة للغاية»<sup>[2]</sup>، ثمّ يبينٌ أنّ هذه الصعوبة تتذلل حينما نعرف أنّ هذه السورة مكية وتلك مدنية، فيمكن ترتيب المكي، ثمّ المدني بحسب نزولها، حيث قال: «عمومًا لا يرتبط مع أيّ صعوبات كبيرة لتحديد ما إذا كان يوجد فصل خاص قد أُنزل في مكة أو المدينة، وفي هذا الصدد تتوافق عمومًا التقاليد المحمدية من النتائج العلمية الأوروبية»<sup>[3]</sup> ويذكر «أنّ محاولة جعل الفصول المكية في الترتيب الزمني سيجعلها تصبح غير مؤكدة إلى حدّ ما»<sup>[4]</sup>.

أمًا ترتيب السور المدنية «فإنّ المهمة أسهل عمومًا؛ لأنّ الأحداث خلال المراحل اللاحقة من أنشطة وأعمال محمد هي أفضل بكثير، أي: معروفة أكثر من أحداث الفترة الأولى، وعلاوةً على ذلك، فإنّ المعلومات الحديثة تتحدّث كثيرًا عن الأحوال الحقيقية أكثر من المعلومات القديمة، إلى حدّ ما عن الوحي الوهمي»[5].

أمًا (كريستر هيدين) فلم يخالف المسلمين في هذا الأمر فبيّن أنّه «لم يكن هناك اقتراح مشكوك فيه عن أيّ سورةٍ سوف تكون مقدّمة للقرآن، وتكون في الأول، والتي تُسمى مقدّمة السور أو افتتاحية السور، ولكن السور المتبقية (113) لم يكن هناك أيّ مبدأ معين لها، وقد تم اختيار ترتيبها حسب طول السورة؛ بحيث أصبح أطولها في الترتيب الثاني، ثمّ تأتي بعدها الأقل في الطول إلى السورة (114)»[6].

لكن (محمد كنوت برنستروم)، يقول: «إنّ الترتيب التاريخي للوحي لا ينعكس في القرآن

<sup>[1]-</sup> Tornberg, Karl Johann , Koranen ,p:  $\boldsymbol{6}$ 

<sup>[2]- 24:</sup> Zettersteen, Karl Vilhelm, Koranen, p

<sup>[3]-</sup> I bid, p: 24

<sup>[4]-</sup> I bid, p: 24

<sup>[5]-</sup> Zettersteen, Karl Vilhelm, Koranen, p :25

<sup>[6]-</sup> Hedin, Christer, Islam Enligt Koranen, p: 8



الكريم، وإنّما جاء الترتيب على يد زيد بن ثابت وغيره من الصحابة الذين سمعوا النبي نفسه يتلو القرآن في رمضان»[1].

وما تقدّم يتبيّن أنّ كل من (تورنبيرغ) و(زتّرستين) قد ركّزا على ترتيب السور القرآنية زمنيًّا، وأنّ السور المدنية من ناحية ترتيبها زمنيًّا أسهل من السور المكية، وهما في ما ذهبا إليه تبع لمَن تقدّمهما من المستشرقين كما تقدّم ذكر ذلك تفصيلًا أمّا (هيدين) فلم ينسَق وراء تخرّصات المستشرقين، وقال بما قال به المسلمون، ولكن الغريب أن يذهب (برنستروم) إلى أنّ الترتيب كان على يد زيد بن ثابت من دون ذكره أنّ هناك سورًا قد رُتّبت من قِبل النبى محمد المرابعية كما ذكرنا ذلك آنفا.

#### مناقشة آراء المستشرقين السويديين في ترتيب السور:

يبدو أنّ الترتيب الزمني الذي أشار إليه المستشرقان (كارل يوهان تورنبيرغ) و(كارل فلهلم زتّرستين) هو ترتيب وجيه؛ لأنّ هناك مصحفًا من المصاحف قد رُتّب على هذه الطريقة، أي: جاءت سور هذا المصحف بحسب ترتيب نزولها، وهو مصحف علي بن أبي طالب الني «أوله اقرأ، ثمّ المدثر، ثمّ ق، ثمّ المزمل، ثمّ تبت، ثمّ التكوير، وهكذا إلى آخر المكي والمدني» [3].

ولا يبعد أن يكون هذا الترتيب الذي سار عليه الإمام علي بن أبي طالب (عليه السلام) في مصحفه هو بأمر من رسول الله المرابطة ، وإذا كان كذلك فحينئذ يكون ترتيبه توقيفيًا.

ولكن هناك مصاحف أخرى تختلف عن مصحف علي السلام، كمصحف عبد الله بن مسعود، ومصحف أبي، وغيرهما من الصحابة الذين عُرفوا بكتّاب الوحي، كما أنّ مصحف عثمان أيضًا يختلف في ترتيب سوره.

يظهر من ذلك أنّ الصحابة كانت ترى في ترتيب السور أمرًا سائعًا لها؛ لذلك اختلفت مصاحفهم، وجاء مصحف عثمان مرتبًا بحسب الترتيب المعلوم.

<sup>[1]-</sup> Bernström, Mohammed Knut, Koranens, p. 14

<sup>[2] -</sup> ظ: مبحث المكي والمدني، م.س، ص 113.

<sup>[3]-</sup> الزرقاني، محمد عبد العظيم، مناهل العرفان في علوم القرآن، م.س، ج1، ص244.

## المبحث الرابع جمع القرآن الكريم وموقف المستشرقين السويديين منه

المطلب الأوّل: معاني جمع القرآن الكريم.

المطلب الثاني: رأي المستشرقين في جمع القرآن.

المطلب الثالث: لفظة القرآن.

المطلب الرابع: تسمية القرآن عند المستشرقين.

المطلب الخامس: مناقشة المستشرقين السويديين.

#### توطئة:

ترتبط قضيّة جمع القرآن الكريم بتاريخه وتدوينه عمومًا، وهي مسألة شغلت فكر العلماء والباحثين، حيث تناولوها بالبحث والبيان في كتب التفسير وعلوم القرآن، ووصلوا إلى نتائج تدلّ على وقوع الجمع في زمن النبي الأكرم وريين على أقلّ تقدير بالنسبة لجمع القرآن ضمن الصدور؛ بمعنى حفظه، وتدوين آياته مرتبة ضمن السور من قبل النبي وريين أكثر من وتدوين بعض الصحابة لما كان ينزل من القرآن وعرضهم ما دوّنوه على النبي والتشكيك واعتماد مرة... ولكنّ بحث هذا الموضوع عند «المستشرقين اتخذ منحى آخر اتسم بالتشكيك واعتماد النصوص الشاذة، والروايات الضعيفة والواهية، ما كان نتيجته مواقفَ مريبةً حول توثيق النص القرآني بما يفتح المجال واسعًا للشك في صحة القرآن، أو في وجود عناصر أجنبية عنه تسربت إليه؛ بسبب تأخر تدوينه، أو بدائية الوسائل المستعملة، أو ضعف المنهج المعتمد، أو غير ذلك» أو في ما يأتي بيان للمراد من الجمع، ومتى حصل الجمع؟ وهل كان في زمن النبي محمد ومني ومن ثمّ ذكر آراء المستشرقين النبي محمد ومناقشتها.

### المطلب الأوّل: معانى جمع القرآن:

يبدو أنّ للجمع أربعة معانٍ، وهي:

أوّلًا: الجمع معنى الحفظ في الصدور:

#### أ- حفظ النبي ألبين للقرآن الكريم:

لا شكّ في أنّ النبي الأكرم الكُولَيْ كان مولعًا بالوحي، يترقّب نزوله في كلّ حين من أجل حفظه وفهمه، فهو أوّل الحفّاظ وسيدهم، فإنّه النّبي كان «إذا أتاه جبريل الله الوحي لم يفرغ حتى يزمل من الوحي حتى يتكلّم النبي (صلى الله عليه وسلّم) بأوله؛ مخافة أن يغشى عليه، فقال له جبريل: لِمَ تفعل ذلك. قال: مخافة أن أنسى. فأنزل الله (عزّ وجلّ)

<sup>[1]-</sup> كافي، أبوبكر، موقف المستشرقين من جمع القرآن ورسمه وترتيبه (بحث)، م.س، ص2.

### الدّراسَا وُالْعِرَانِيَّة في الأستِشِرَاق السِسُويْدِي 🏎



و(سَنُقْرِئُكَ فَلَا تَنْسَى) [سورة الأعلى، الآية6]»[1]. فلم يكن تكلّم رسول الله الموالية وتحريك لسانه بما يوحى إليه إلّا شوقًا وشغفًا وحرصًا منه الموالية لحفظه، ومن ثَمّ تبليغه لأمته، فكان يتلوه عن ظهر قلب ليل نهار كما أنّ القرآن كان يُعرض عليه بالسنة مرّة، وفي عامه الأخير عُرض عليه مرتين، فعن أبي هريرة، قال: «كان يُعرض القرآن على رسول الله (صلى الله عليه وسلّم) في كلّ عام مرّة، فلمّا كان العام الذي قُبض فيه عرض عليه مرتين»[2]، كما أنّ الصحابة كانوا يَعرضون ما عندهم من القرآن عليه الله إلله (صلى الله عليه وسلّم) سبعين سورةً، وكان ابن مسعود، قال: «إني قرأت من رسول الله (صلى الله عليه وسلّم) سبعين سورةً، وكان يُعرض عليه القرآن في كلّ سنة، وكنت أعرض عليه، فيخبرني أني محسن حتى كان عام قُبض فيه، فعُرض عليه مرتين، ثمّ قرأت عليه»[6].

لا ريب في حفظ القرآن الكريم عن ظهر قلب من قِبل النبي محمد وَ الكَوْيَةُ؛ حيث تكفّل الله تعالى بذلك بقوله: ﴿ سَنُقُرنُكُ فَلا تَسَيَحَ ﴾ [سورة الأعلى، الآية6].

#### ب ـ حفظ الصحابة للقرآن الكريم:

هناك عوامل عدّة توافرت للصحابة لحفظ القرآن الكريم عن ظهر قلب، وأهم تلك العوامل هي<sup>[4]</sup>:

- ـ امتيازهم بقوّة الحافظة، فقد كان الواحد منهم يحفظ القصيدة الطويلة من الشعر عجرد أن يسمعها أوّل مرّة.
  - ـ النزول التدريجي للقرآن أسهم إلى حدِ كبير في سهولة حفظه.
  - ـ فرض قراءة شيء من القرآن الكريم في الصلاة، فضلًا عن الأجر والثواب.

<sup>[1]-</sup> الطبراني، سليمان بن أحمد (ت: 360هـ): المعجم الكبير، تح: حمدي عبد المجيد السلفي، ط 2 مزيدة ومنقحة، دار إحياء التراث العربي، 1406 هـ ـ 1985م، ج12، ص94.

<sup>[2]-</sup> ابن حنبل، أحمد، مسند أحمد، م.س، ج1، ص363؛ ظ: البيهقي، أحمد بن الحسين (ت: 458هـ): دلائل النبوة، وتُق أصوله وخرّج حديثه وعلّق عليه: الدكتور عبد المعطي قلعجي، ط 1، بيروت، دار الكتب العلمية، 1405 هـ ـ 1985م، ج7، ص146.

<sup>[3]-</sup> الطبراني، سليمان بن أحمد، المعجم الكبير، م.س، ج10، ص204.

<sup>[4] -</sup> ظ: عتر، نور الدين: علوم القرآن الكريم، ط 1، مط/ الصباح، 1414هـ ـ 1993م، ص162.



ـ وجوب العمل بالقرآن الكريم؛ إذ إنّه دستورهم الذي يرجعون إليه في عباداتهم ومعاملاتهم.

- حث الرسول النافية المسلمين على قراءته والترغيب بما يناله قارئ القرآن من الثواب والأجر الجزيل فدعن عبد الله بن مسعود (رضي الله عنه) قال: سمعت رسول الله (صلى الله عليه وسلم) يقول: مَن قرأ حرفًا من كتاب الله فله به حسنة، والحسنة بعشر أمثالها، لا أقول (ألم) حرف، ولكن (ألف) حرف، و(لام) حرف، و(ميم) حرف».

ـ تعليم النبي والمنال بالمنال المحابة القرآن الكريم، فكان الصحابة تلاميذ النبي والمنال وهو النبي والمنال النبي والمنال الله وأحكامه. وإذا أسلم أحد من الناس كان يوكل به مَن يُعلّمه كتاب الله وأحكامه.

فهذه العوامل وغيرها أنتجت لنا مجموعة كبيرة من الصحابة حفظة للقرآن الكريم في عهد رسول الله المرابعية وقال الله المرابعة والمرابعة والمربعة وا

وقد «ثبت حفظ الصحابة للقرآن في صدورهم بما يبلغ رتبة التواتر بل يزيد عليها أضعافًا،

<sup>[1]-</sup> الترمذي، محمد بن عيسى (ت: 279هـ): سنن الترمذي، حققه وصححه: عبد الرحمان محمد عثمان، ط 2، بيروت، دار الفكر، 1403هـ ـ 1983م، ج4، ص248.

<sup>[2] -</sup> البخاري، محمد بن إسماعيل، صحيح البخاري، م.س، ج5، ص80؛ النيسابوري، مسلم بن الحجاج، صحيح مسلم، ج7، ص171.

<sup>[3]-</sup> ظ: الذهبي، محمد بن أحمد(ت:748هـ): طبقات القرّاء، تح: أحمد خان، ط 1، 1418هـ ـ 1997م، ج1، ص5 ـ 19.

<sup>[4]-</sup> ابن كثير، إسماعيل بن عمر، تفسير القرآن العظيم، م.س، ج2، ص37.

<sup>[5]-</sup> الصالح، صبحى، مباحث في علوم القرآن، م.س، ص69.

## الدِّراسَانُ الْهِرَانِيَّة فِي الاُسِيْشِرَاق السِّسُويْدِي 🌣



تجعلنا نتيقن ما قاله الإمام أبو الخير بن الجزري: إنّ الاعتماد في نقل القرآن على حفظ القلوب والصدور لا على حفظ المصاحف والكتب أشرف خصيصة من الله تعالى لهذه الأمة»[1].

فحفظ الصحابة لكتاب الله ربما لا يحتاج إلى دليل لتواتر النقل بذكر حفاظ القرآن الكريم الذي بلغ عددهم مئات.

#### ثانيًا: الجمع معنى كتابته:

<sup>[1]-</sup> عتر، نور الدين، علوم القرآن الكريم، م.س، ص166.

<sup>[2]-</sup> الترمذي، محمد بن عيسى، سنن الترمذي، م.س، ج5، ص390.

<sup>[3]-</sup> ظ: البيهقي، أحمد بن الحسين (ت: 458هـ): شعب الإعان، تح: محمد السعيد بن بسيوني زغلول، تقديم: دكتور عبد الغفار سليمان البنداري، ط 1، بيروت، دار الكتب العلمية، 1410هـ - 1990 م، ج1، ص197.

<sup>[4]-</sup> السجستاني، سليمان بن الأشعث (ت: 216هـ): سنن أبي داوُد، تح: سعيد محمد اللحام، ط 1، دار الفكر، 1410هـ ـ 1990م، ج1، ص182.



وعن أبي عبد الله علي القرآن خلف فراشي في المورد الله والمورد الله والمورد الله والمورد التوراة، في الصحف والحرير والقراطيس، فخذوه واجمعوه، ولا تضيعوه كما ضيّعت اليهود التوراة، فانطلق علي المورد والقراطيس، فخذوه واجمعوه، ولا تضيعوه كما ضيّعت اليهود التوراة، فانطلق علي المورد في في بيته، وقال: لا أرتدي حتى أجمعه، فإنّه كان الرجل ليأتيه فيخرج إليه بغير رداء حتى جمعه المورد وعن عامر الشعبي أنّه قال: «جمع القرآن على عهد رسول الله (صلّى الله عليه وسلم) ستة من الأنصار: زيد بن ثابت، وأبو زيد، ومعاذ بن جبل، وأبو الدرداء، وسعد بن عبادة، وأبي بن كعب، وفي حديث زكريا وكان جارية بن مجمع بن جارية قد قرأه إلّا سورة أو سورتين الهاء.

ومن خلال ما تقدّم يتبيّن أنّ القرآن كان مكتوبًا عندهم بنسخ متعدّدة في عهد النبي (صلى الله عليه وسلّم)؛ وبذلك تحقق للقرآن على عهد النبي (صلى الله عليه وسلّم) الحفظ التام بنوعيه: حفظ الصدور وحفظ السطور<sup>[4]</sup>.

#### ثالثًا: الجمع بمعنى وضعه في مصحف واحد:

بعد رحيل النبي الله إلى جوار ربّه بقي القرآن الكريم منتشرًا في قراطيس لم يُعمد إلى جمعه في مصحف واحد، ثمّ انبرى على بن أبي طالب الهيد المهمّة بوصيّة من

<sup>[1]-</sup> القمي، علي بن إبراهيم (المتوفى نحو:329هـ): تفسير القمي، تح: السيد طيب الموسوي الجزائري، مط/ النجف،1387هـ ج $^{2}$ ، ص $^{45}$ 1.

<sup>[2]-</sup> الطبراني، سليمان بن أحمد، المعجم الكبير، م.س، ج2، ص261.

<sup>[3]-</sup> ظ: القطان، منّاع، مباحث في علوم القرآن، م.س، ص119.

<sup>[4]-</sup> ظ: عتر، نور الدين، علوم القرآن الكريم، م.س، ص168.

## الدِّراسَا أَلْقِرَانِيَّة في الأستِيْسَرَكِ السِّسُويْدِي 🍑



رسول الله رابية على أن لا يرتدي رداءه إلّا لصلاة حتى يجمع كتاب الله (عزّ وجلّ)، وفعلًا قام بجمعه حسب ترتيب نزوله، مقدّمًا منسوخه على ناسخه، ذاكرًا أسباب نزوله، وقدّمه لأبي بكر في ما بعدُ، وبعد أن اطلع عليه أحد الصحابة تم رفض هذا المصحف، فرجع به علي الله يبته ولم يُظهره، وهذه بعض النصوص الدالة على أنّ المتولّي الأوّل لجمع القرآن كان علي بن أبي طالب الله يصف عكرمة مولى ابن عباس (ت:105هـ) هذا المصحف بقوله: «لو اجتمعت الأنس والجن على أن يؤلفوه ذلك التأليف ما استطاعوا» [1]. والسبب في عدم استطاعتهم الإتيان عثل مصحف علي؛ لأنّه جمعه المنه وفق ترتيب النزول: المكي مقدّم على المدني، والمنسوخ مقدّم على الناسخ، مع الإشارة إلى مواقع نزولها ومناسبات النزول» [2].

ويذكر ابن النديم (ت:438هـ): «إنّه [أي: علي بن أبي طالب ﴿ إِنَّه النَّاسِ طَيرة عند وفاة النبي (صلى الله عليه وسلّم) فأقسم أن لا يضع على ظهره رداءه حتى يجمع القرآن، فجلس في بيته ثلاثة أيام حتى جمع القرآن، فهو أول مصحف جمع فيه القرآن من قلبه، وكان المصحف عند أهل جعفر» [3]. ثمّ يعقّب بقوله: «ورأيت أنا في زماننا عند أبي يعلى حمزة الحسنى (رحمه الله) مصحفًا قد سقط منه أوراق بخط علي بن أبي طالب يتوارثه بنو حسن على مرّ الزمان» [4].

والدليل على عدم إظهاره للناس بعد رفضه هو قول طلحة لعلي على على على الله الله الله الله المسن أجبتني عمًا سألتك عنه من أمر القرآن، ألّا تظهره للناس؟! قال: يا طلحة، عمدًا كففت عن جوابك، فأخبرني عمًا كتب عمر، وعثمان، أقرآن كلّه؟! أم فيه ما ليس بقرآن؟! قال طلحة: بل قرآن كلّه. قال: إن أخذتم بما فيه نجوتم من النار ودخلتم الجنة»[5].

<sup>.103</sup> عبد الرحمن بن أبي بكر، الإتقان في علوم القرآن، م.س، ج1، ص $^{-1}$ 

<sup>.286.</sup> معرفة، محمد هادي، التمهيد في علوم القرآن، م.س، ج1، ص286.

<sup>[3] -</sup> ابن النديم، محمد بن إسحاق (ت: 438هـ): فهرست ابن النديم، تح: رضا تجدد، ص30.

<sup>[4]-</sup> م.ن

<sup>[5]-</sup> العاملي، جعفر مرتضى: الصحيح من سيرة الإمام علي ﷺ ط1، دفتر تبليغات اسلامي،1430 - 1388 هـ، ج16، ص29.



الخطاب من أبي بكر أن يجمع القرآن الكريم؛ خوفًا من ضياعه، بسبب كثرة مَن قُتل من القرّاء في هذه المعركة، فلم يوافق أبو بكر أولًا، ثمّ بعد الأخذ والرد وإلحاح عمر بن الخطاب وافق على جمعه، واختير لهذه المهمة زيد بن ثابت؛ لأسباب عدّة؛ منها: أنّه شاب، وكاتب للوحي، وشهوده العرضة الأخيرة، وغيرها من الأسباب.

ينقل لنا زيد بن ثابت كيفيّة تكليفه بجمع القرآن قائلاً: «أرسل إليّ أبو بكر مَقتَل أهل اليمامة، فإذا عمر بن الخطاب عنده، قال أبو بكر (رضي الله عنه): إنّ عمر أتاني، فقال: إنّ القتل قد استحرّ يوم اليمامة بقرّاء القرآن، وأني أخشى أن يستحرّ القتل بالقرّاء بالمواطن، فيذهب كثير من القرآن، وإني أرى أن تأمر بجمع القرآن. قلت لعمر: كيف تفعل شيئًا لم يفعله رسول الله (صلى الله عليه وسلّم)؟! قال عمر: هذا والله خير. فلم يزل عمر يراجعني عتى شرح الله صدري لذلك، ورأيت في ذلك الذي رأى عمر. قال زيد: قال أبو بكر: إنّك رجل شاب عاقل، لا نتهمك، وقد كنت تكتب الوحي لرسول الله (صلى الله عليه وسلّم)، فتتبع القرآن فاجمعه. [قال زيد]: فوالله لو كلفوني نقل جبلٍ من الجبال ما كان أثقل عليً ما أمرني به من جمع القرآن. فلم يزل أبو بكر يراجعني حتى شرح الله صدري للذي شرح له صدر أبي بكر وعمر (رضي الله عنهما)، فتتبعت القرآن أجمعه من العسب، واللخاف، وصدور الرجال، حتى وجدت آخر سورة التوبة مع أبي خزعة الأنصاري، لم أجدها مع أحد غيره: ﴿لَقَدُ مَا عَنِ ثُمُ مَرْسُولُ مُنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَا عَن ثُمُ مَرْسُولُ مَنْ عَن مَا عَن مَا عَن مَا عَن مَا عَن مَا يُن بكر حتى توفاه ولله، ثمّ عند عمر حياته، ثمّ عند حفصة بنت عمر (رضى الله عنه)» أنا.

قال الحارث المحاسبي في كتاب فهم السنن مبيّنًا عمل الخليفة الأوّل ما نصّه: «كتابة القرآن ليست بمحدثة، فإنّه (صلى الله عليه وسلّم) كان يأمر بكتابته، ولكنّه مفرّقًا في الرقاع والأكتاف والعسب، فإمّا أمر الصديق بنسخها من مكان إلى مكان مجتمعًا، وكان ذلك بمنزلة أوراق وجدت في بيت رسول الله (صلى الله عليه وسلّم) فيها القرآن منتشر، فجمعها جامع وربطها بخيط، حتى لا يضيع منها شيء»[2].

<sup>[1]-</sup> البخاري، محمد بن إسماعيل، صحيح البخاري، م.س، ج6، ص98.

<sup>[2]-</sup> السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر، الإتقان في علوم القرآن، م.س، ج1، ص102.

## 🍑 - الدُّراسَانُ الْعَرَانِيَة فِي الاُسِيْشِرَاق البِسُويْدِي 🐟



من رواية زيد بن ثابت وقول الحارث المحاسبي يتبيّن لنا ما هو العمل الذي قام به الخليفة الأوّل، ولكن يرد مفاده: بحسب رواية زيد فإنّ عمر بن الخطاب خاف على القرآن من الضياع؛ بسبب كثرة مَن قُتل في معركة اليمامة من القرّاء، وهذا الشعور من قبل عمر بن الخطاب في غاية الأهميّة والحرص على كتاب الله (عزّ وجلّ)، ولكن بعد أن قام زيد بهذه المهمّة الشاقة، وجمع القرآن من اللخاف والعسب وغيرها، وجعلها في مصحف واحد وسلّمه لأبي بكر، لماذا بقي هذا المصحف عند أبي بكر ولم يُعمم على المسلمين جميعًا؟! فإنّه إذا عُمّم على المسلمين ارتفع خوف الضياع من عمر بن الخطاب وغيره ممّن كان حرصهم على القرآن، ولَمَا حصل الاختلاف في مصاحف الصحابة أيضًا؛ الذي أجبر عثمان بن عفّان على توحيد تلك المصاحف، وينقل هذا التساؤل أيضًا لعمر بن الخطاب بعد وفاة أبي بكر؛ حيث انتقل المصحف إليه واحتفظ به، ثمّ انتقل إلى ابنته حفصة بعد وفاته؟!

والجواب الذي يخطر على البال: ربما يكون جمع القرآن بالنسبة للخليفة الأول والثاني كان لمزية تخصّهما من كونهما أول مَن تصديا لجمع القرآن الكريم بعد رسول الله المُوسَّةُ.

ولكن هذه المزيّة لا تثبت مع تقديم علي بن أبي طالب المصفه الذي تولى جمعه قبل معركة اليمامة؛ حيث شرع بجمعه بعد وفاة رسول الله المراقية مباشرةً؛ بدليل خبر ينقله ابن سعد(ت:230هـ) عن إسماعيل بن إبراهيم عن أيوب وابن عون عن محمد قال: «نبئت أن عليا أبطأ عن بيعة أبي بكر فلقيه أبو بكر فقال أكرهت إمارتي؟! فقال: لا، ولكنني آليت بيمين أن لا أرتدي بردائي إلّا إلى الصلاة حتى أجمع القرآن... قال: محمد فلو أصيب ذلك الكتاب كان فيه علم»[1].

لذلك يثبت أنّ علي بن أبي طالب المسكلي هو أوّل مَن تصدّى لجمع القرآن في مصحف واحد، من دون أن يسبقه سابق بذلك، فلا مزيّة لغيره عليه في جمع القرآن الكريم، فضلًا عن تقدّمه على غيره من الصحابة بأمور أخرى لا مجال لذكرها في هذا البحث.

#### رابعًا: الجمع معنى توحيد المصاحف:

لا شكُّ في أنَّ زمن عثمان بن عفَّان كان زمن توحيد المصاحف على قراءة واحدة، وكان

<sup>[1]</sup>- ابن سعد، محمد، الطبقات الكبرى، م.س، ج2، ص338.



السبب والدافع لهذا العمل هو تعدّد المصاحف وتمايزها واختلافها من حيث القراءة، ما أفزع حذيفة بن اليمان، الذي ذهب إلى عثمان بن عفّان وطلب منه أن يدرك هذه الأمة قبل أن يختلفوا في كتاب الله اختلاف اليهود والنصارى، وفعلًا استجاب عثمان بن عفّان لهذا الطلب، واستجلب نسخة المصحف الموجودة عند حفصة بنت عمر بن الخطاب، وطلب من زيد بن ثابت وثلاثة من قريش أن ينسخوا هذه النسخة في المصاحف، وإن اختلفوا مع زيد في شيء فيكتبوه بلسان قريش؛ لأنّ القرآن نزل بلسانهم. ولكنّ هؤلاء الأربعة لم يستطيعوا القيام بالأمر لوحدهم، ومن ثمّ وسّع عثمان لجنة توحيد المصاحف إلى اثني عشر رجلًا؛ منهم: أبي بن كعب الأنصاري، وأنس بن مالك، وعبدالله بن عباس، وجعل أبي بن كعب على رأسها وأوكل إليه مهمّة أن يملى عليهم القرآن وهم يكتبون [1].

ويروي لنا البخاري (ت:256هـ) في صحيحه عن «ابن شهاب أنّ أنس بن مالك حدّثه أنّ حذيفة بن اليمان قدِم على عثمان وكان يغازي أهل الشام في فتح أرمينية وأذربيجان مع أهل العراق، فأفزع حذيفة اختلافهم في القراءة، فقال حذيفة لعثمان: يا أمير المؤمنين، أدرك هذه الأمة قبل أن يختلفوا في الكتاب اختلاف اليهود والنصارى. فأرسل عثمان إلى حفصة أن أرسلي إلينا بالصحف ننسخها في المصاحف، ثمّ نردها إليك. فأرسلت بها حفصة إلى عثمان، فأمر زيد بن ثابت، وعبد الله بن الزبير، وسعيد بن العاص، وعبد الرحمن بن الحرث بن هشام، فنسخوها في المصاحف، وقال عثمان للرهط القرشيين الثلاثة: إذا اختلفتم أنتم وزيد بن ثابت في شيء من القرآن، فاكتبوه بلسان قريش، فإنمًا نزل بلسانهم. ففعلوا حتى إذا نسخوا الصحف في المصاحف ردّ عثمان الصحف إلى حفصة، فأرسل إلى كلّ أفق بمصحف ما نسخوا، وأمر بما سواه من القرآن في كلّ صحيفة أو مصحف أن يُحرق» [2].

وينقل لنا السيوطي (ت:911هـ) سبب آخر لقيام عثمان بن عفّان بهذا العمل، فيقول: «أخرج ابن أشته من طريق أيوب، عن أبي قلابة، قال: حدّثني رجل من بني عامر يقال له أنس بن مالك، قال: اختلفوا في القراءة على عهد عثمان حتى اقتتل الغلمان والمعلّمون، فبلغ ذلك عثمان بن عفّان، فقال: عندى تكذبون به وتلحنون فيه، فمن نأى عنّى كان أشدّ تكذيبًا وأكثر

<sup>[1]-</sup> ظ: العسقلاني، ابن حجر، فتح الباري، م.س، ج9، ص16-17؛ الزرقاني، عبد العظيم، مناهل العرفان، م.س، ج1، ص211.

<sup>[2]-</sup> البخاري، محمد بن إسماعيل، صحيح البخاري، م.س، ج6، ص99.

## 🎺 - الدِّراسَاتُ الْعِرَانِيَة فِي الأَسِيْشِرَلِق اليِسُويْدِي 🍫



لحنًا، يا أصحاب محمد، اجتمعوا فاكتبوا للناس إمامًا، فاجتمعوا فكتبوا، فكانوا إذا اختلفوا وتدارؤوا في آية قالوا هذه أقرأها رسول الله (صلى الله عليه وسلّم) فلانًا، فيرسل إليه وهو على رأس ثلاث من المدينة، فقال له: كيف أقرأك رسول الله (صلى الله عليه وسلّم) آية كذا وكذا؟ فيقول: كذا وكذا. فيكتبونها، وقد تركوا لذلك مكانًا»[1].

ولكن «المشهور عند الناس أنّ جامع القرآن عثمان، وليس كذلك، إنّا حمل عثمان الناس على القراءة بوجه واحد، على اختيار وقع بينه وبين مَن شهده من المهاجرين والأنصار، لمّا خشي الفتنة عند اختلاف أهل العراق والشام في حروف القراءات، فأمّا قبل ذلك فقد كانت المصاحف بوجوه من القراءات المطلقات على الحروف السبعة التي أنزل بها القرآن»[2].

ومسألة إحراق المصاحف من قِبل عثمان فإنّه إن لم يكن «قد أضاع على المسلمين شيئًا من دينهم، فقد أضاع على العلماء والباحثين كثيرًا من العلم بلغات العرب ولهجاتها...»[3].

ويرى السيد الخوئي (ت:1413هـ) «أنّ عثمان جمع المسلمين على قراءة واحدة، وهي القراءة التي كانت متعارفة بين المسلمين، والتي تلقوها بالتواتر عن النبي المسلمين وأنّه منع عن القراءات الأخرى المبتنية على أحاديث نزول القرآن على سبعة أحرف.. أمّا هذا العمل من عثمان فلم ينتقده أحد من المسلمين... ولكن الأمر الذي انتقد عليه هو إحراقه لبقيّة المصاحف، وأمره أهالي الأمصار بإحراق ما عندهم من المصاحف، وقد اعترض على عثمان في ذلك جماعة من المسلمين، حتى سمّوه بحرّاق المصاحف» [4].

ويقول الدكتور محمد حسين الصغير: «في عقيدتي أنّ أهم الأعمال التي قام بها عثمان هو جمع الناس على حرف واحد، فقد قطع به دابر الفتنة والخلاف، وفيه جرأة كبيرة تحدّى بها كثيرًا من الصعوبات» [5].

نعم، لا شك في أنّ ما قام به عثمان بن عفّان من توحيد المصاحف قد دفع به إشكال

<sup>[1]-</sup> السيوطى، عبد الرحمن بن أبي بكر، الإتقان في علوم القرآن، م.س، ج1، ص165.

<sup>[2]-</sup> م.ن، ص166.

<sup>[3] -</sup> حسين، طه (ت:1393هـ): الفتنة الكبرى، لا ط، القاهرة، دار المعارف بمصر، 1968م، ج1، ص185.

<sup>[4]-</sup> الخوئي، أبوالقاسم، البيان في تفسير القرآن، م.س، ص253.

<sup>[5] -</sup> الصغير، محمد حسين، تاريخ القرآن، م.س، ص88.



تعدد القراءات بين الصحابة واختلافهم في ما بينهم، وأيهما أصح قراءة من الآخر، ولكنْ بفعل الاختلاف الموجود في نسخ المصاحف العثمانيّة المنتسخة من النسخة الأمّ والتي أرسلها عثمان إلى الأمصار، وبفعل خلو المصاحف العثمانيّة عن النقط والإعجام والتشكيل، وكذلك طبيعة الخطّ العربيّ آنذاك وخلوّه عن الألفات الداخليّة، واختلاف اللهجات، وغيرها من العوامل... لم يحقّق هذا الجمع غايته بتوحيد الناس على قراءة واحدة؛ فبقية القراءات القرآنيّة مختلفة ومتعدّدة إلى يومنا هذا.

## المطلب الثاني: رأي المستشرقين السويديين في جمع القرآن ومناقشتهم:

#### 1\_ كارل يوهان تورنبيرغ:

يذكر (كارل يوهان تورنبيرغ) أنّ «القرآن في حالته الحالية ليس هو نفسه الملخّص من قِبل محمد نفسه «[1].

و«أنّ الذي جمعه خلال حياته بشكل منهجي نوعًا ما فسمّي (الإلهام، الوحي) هو أمر محتمل جدًا، وربا لم تكن جمل محمد المتروكة في كتاب مكتوب، أو نوع من الكتاب المقدّس لتعليم المؤمنين، وكان هذا الأمر سهلًا، أن يكتب خطابه خطيًا، ولكن من المحتمل أنّه قد كتب جزءًا منه لهم»[2].

خصوصًا مع وجود «أتباعه الذين كانوا يطلقون عليهم اسم (قُرّاء القرآن)، والذين كان لهم تأثير كبير في المجتمع... [و] قرّاء القرآن كان عددهم كبير جدًا، وقد كانوا موجودين خلال حياة محمد، واستقروا في كلّ مكان في الجزيرة العربية»<sup>[3]</sup>. إذًا من الطبيعي أنّ «قرّاء القرآن عتلكون مجموعات كبيرة أو صغيرة من قطع القرآن، ثمّ إنّ الأحرف هنا تُعتبر مهمة جدًا، وإنّ الكلمات يجب أن تكون منقولة تمامًا، أي: كما تم أخذها من لسان النبي»<sup>[4]</sup>.

<sup>[1]-</sup> Tornberg, Karl Johann, Koranen, p: 1.

<sup>[2]-</sup> I bid, p: 1.

<sup>[3]-</sup> I bid, p: 2.

<sup>[4]-</sup> I bid, p: 2.

## الدِّراسَانُ الْعِرَانِيَة فِي الْاِسْتِشِرَلِق السِّنُويْدِي 🍫



وهؤلاء القرّاء «قد سمعوا محمدًا نفسه واتبعوا خطبه وتعليماته... إلخ، ولدى كل واحد سجلاته أو مذاكراته[إلّا أنّه] لم يمضِ وقت طويل لاكتشاف أنّ كلّ قارئ قرآن لديه نصّ مختلف عن النصّ الآخر»[1].

وهذه الاختلافات «غالبًا ما كانت بسيطة جدًا، ولكن يُعتبر أصغر تغيير في الكلمة المقدّسة، والتي يجب أن لا يشوبها أيّ خطأ، جريمة يمكن أن تؤدي إلى فساد الدين واضطرابات اجتماعية؛ لأنّ الإلهام اللفظي هو دامًا من عقيدة الإسلام الأساسية»[2].

وبعد نقل حذيفة بن اليمان الخبر في اختلاف المصاحف الموجودة بين المسلمين رأى عثمان بن عفّان «أنّه من الجيد السماح لإنشاء هيئة قرآنية جديدة ويكون ما جمعه زيد بن ثابت أساسًا لها؛ لأنّه أول مَن جمع أجزاء الكتاب المتناثرة، وقد قام بإرسال النصوص إلى جميع المدن الرئيسة، والمجموعات الأخرى، كما تمّ تدمير قطع من القرآن بأوامر من الخليفة، وهكذا، صدر القرآن بوصفه قانونًا لا يتغيّر لجميع المسلمين»[3].

ثمّ يبيّن بعد ذلك أنّه لا يوجد اختلاف بين الهيئة المشكلة من قِبل الخليفة الأول وبين الهيئة المشكلة من الخليفة الثالث من حيث الجوهر، فقال: «ليس لدينا أيّ سبب للافتراض بأنّ هذه الهيئة الثانية لتحرير القرآن أو ما تسمّى بهذا الاسم تختلف جوهريًا عن الأولى أو تختلف عن نسخة أبي بكر»<sup>[4]</sup>. والنتيجة «أنّ الترتيب الحالي والشكل الخارجي هو عمل تمّ جمعه في وقت لاحق، والذي اعتبر أمرًا ضروريًا بعد وفاة النبي»<sup>[5]</sup>.

الدافع لجمع القرآن الكريم في رأي (كارل يوهان تورنبيرغ):

يقول: «لقد تغيّرت العلاقة بشكل سريع بعد وفاة النبي، حيث في اليمامة ظهر شخص ادّعى النبوة والذي كان يسمّى (مسيلمة) وقد حصل في بلده على حزب له أهمية كبيرة، وخلال حكومة (خلافة) الخليفة الأول أبي بكر قاد حروبًا دامية ضدّه، وحُسمت المعركة في

<sup>[1]-</sup> I bid, p: 3

<sup>[2]-</sup> I bid, p: 3

<sup>[3]-</sup> I bid, p: 4

<sup>[4]-</sup> p: 4 Tornberg, Karl Johann, Koranen

<sup>[5]-</sup> I bid, p: 1



عام (632م أو633م)، حيث سقط عدد كبير من المسلمين ومن بينهم عدد من قرّاء القرآن»[1].

وطلب عمر بن الخطاب من «أبي بكر أن يرتّب مجموعة منها، والتي يمكن الحصول عليها منهم... ما دام يوجد في ذلك الوقت الحفّاظ الذين يعلمون أهمية هذه المسألة»[2].

كُلِّف بهذه المهمة الشاقة «زيد بن ثابت الذي كان أمين النبي (محضر النبي، سكرتير النبي) والذي جمع من جميع الجوانب وقد وحّدها من وحي محمد الحقيقي» $^{[5]}$ .

وفعلًا قام زيد بهذا العمل «وسلّم لأبي بكر أوّل نسخة كاملة للقرآن، ولا تزال هذه النسخة غير منظمة»[4].

فبعد تسليم زيد نسخة القرآن الذي جمعه من الصحابة بعد عناء طويل ومشقة يستغرب هذا المستشرق من عمل الخليفة الأول وكذلك الثاني؛ بسبب احتفاظهم بهذه النسخة وعدم نشرها بين المسلمين للاستفادة منها، وبقائها ملكية خاصة قال: «هذه المخطوطة لا تختلف عن النص الكنسي. أي: إنّ الرأي لم يكن واضحًا، وبهذه الطريقة تُرِك كتاب قانون مكتوب ولم يُنشر في جميع أنحاء مناطق الإسلام، وكانت النسخة ملكية خاصة للخليفة، انتقلت بعد وفاة عمر إلى ابنته حفصة أرملة النبي»[5].

#### 2\_ كارل فلهلم زتّرستين:

يذهب (كارل فلهلم زترستين) إلى أنّ هناك مشكلة في عدم إكمال جمع القرآن الكريم في زمن النبي محمد والمرابعة وهذه المشكلة هي تراجع النبي محمد والمرابعة في بعض الأحيان عمّا قاله سابقًا، فيقول: «بالفعل كُتب الوحي المُنزل في حياة محمد من قِبل أتباعه، ولكن بعد ذلك اكتشف أنّ الوحي المُنزل لم يكن دائمًا منطقيًا، وإنّما تراجُع محمد في بعض الأحيان عمّا قاله

<sup>[1]-</sup> I bid, p: 2

<sup>[2]-</sup> I bid, p: 2

<sup>[3]-</sup> I bid, p: 2

<sup>[4]-</sup> I bid, p: 3

<sup>[5]-</sup> Tornberg, Karl Johann, Koranen, p. 3

### الدّراسَا وُالْعِرَانِيَّة في الأستِشِرَلِق السِّيويْدِي 🍫



من قبلُ»<sup>[1]</sup>. ما أدى إلى عدم تنظيمه حتى جاء الخليفة الأول فرتب مجموعة من آياته التي كانت متفرقة عند الصحابة بعضها كان مكتوبًا وبعضها أخذ من ذاكرتهم. قال: «إخّا قد وُجد القرآن عندما توفي في وضع خاص وغير منظّم، وفي ظل الخليفة أبي بكر \_ الذي تولى الخلافة من عام (632م \_ 634م) \_ فرتب مجموعة من الآيات القرآنية المُتُفَرقة (المنتشرة)، التي كان المؤمنون يحتفظون بها في ذاكرتهم، وجزء منها مكتوب خطيًا»<sup>[2]</sup>.

#### 3\_ کریستر هیدین:

خالف (كريستر هيدين) أصحابه في جمع القرآن الكريم وذهب إلى أنّ الجمع قد حصل في زمن النبي محمد المرابع الله «حيث كان محمد يقرأ النصّ ويُعليه بعد ذلك إلى كاتب يكتب النص»[3]. ويُشير إلى مواكبة نشاط المسلمين مع بدء الدعوة مع الوحي من حيث حفظه وتعلّمه، فقال: «بدأ محمد نشاطه في مكة، وبعد ذلك انتقل إلى المدينة في عام (622م)؛ ولذلك بدأ المسلمون بتعلّم القرآن في وقت مبكر في مكة أو في المدينة»[4].

فالقرآن الكريم «نصّ كُتِبَ باللغة العربية في القرن السابع، ثمّ استُنسِخَ في المستقبل من دون أيّ تضارب في صياغة النصوص الصحيحة، وإنّ النصّ الأصلي احتُفظ به من دون أيّ تغييرات أو إضافات»[5]. وحصل هذا الاستنساخ بعد أن «مسّت الحاجة إلى النص المكتوب (الصياغة الصحيحة)، فدوِّن من قِبل الخليفة عثمان حوالي عام (650م)»[6].

#### 4ـ محمد كنوت برنستروم:

يرى (محمد كنوت برنستروم) أنّ القرآن قد «دوِّن في عهد الخليفة الثالث عثمان، أي: بعد حوالي عشرين عامًا من وفاة النبي، واستمر حتى يومنا هذا»<sup>[7]</sup>.

<sup>[1]-</sup> Zettersteen, Karl Vilhelm, Koranen, p:28

<sup>[2]-</sup> I bid, p: 28

<sup>[3]-</sup> Hedin, Christer, Islam Enligt Koranen, p:12

<sup>[4]-</sup> Hedin, Christer, Islam Enligt Koranen, p:8

<sup>[5]-</sup> I bid, p: 13

<sup>[6]-</sup> I bid, p: 7

<sup>[7]-</sup> Bernström, Mohammed Knut, Koranens, p. 14



#### 5ـ قانيتا صديق:

يقول (قانيتا صديق): «على الرغم من أنّ فنّ الكتابة لم يسبق له مثيل ولم يكن منتشرًا في الجزيرة العربية في ذلك الوقت، فقد دوِّن القرآن المقدّس (الكريم) من البداية، وقد وظِّف كُتّاب في أوقات مختلفة مُعدّين لهذا الغرض، ومن أبرز هؤلاء الكُتاب: أبو بكر، وعلي، وزيد بن ثابت، وزبير بن العوام (رضى الله عنهم جميعًا)»[1].

وعلاوةً على ذلك، فقد حفظ عدد كبير من الصحابة القرآن الكريم عن ظهر قلب؛ إذ إنّ حفظ الأعمال الكبيرة والأدبية عن ظهر قلب لم يكن شيئًا جديدًا على العرب، ومن المعروف أنّ بعضهم قد حفظ حوالي مئة ألف بيت من الشعر العربي عن ظهر قلب<sup>[2]</sup>، «وهكذا، تحقّق الحفاظ على القرآن الكريم من خلال نظام مزدوج من البداية إلى النهاية، ما أدى إلى أنّ نصّ القرآن الكريم بقي من دون تغيير وسليمًا» [3]. وبعد ذلك ذكر أنّه فشلت محاولات بعض الباحثين الغربيين لإثبات العكس، واضطر النقّاد أخيرًا، بعد استخدام قواعد الانتقاد الصارمة إلى الاعتراف بأنّ القرآن الكريم اليوم، هو بالضبط الوحي الربّانيّ نفسه الذي أوحاه إلى رسوله الكريم وبلّغه محمّد إلى أتباعه [4].

ثمّ استشهد بأقوال بعض المستشرقين المؤيدة لما قاله، نختار منها أنموذجين اثنين:

القول الأول: هو للسير ويليام موير حيث قال: «لقد ظهرت جماعات متقاتلة ومثيرة للجدل منذُ قتل عثمان وبعد أقل من ربع قرن من وفاة محمد، ومنذُ ذلك الحين انقسم العالم المحمدي، ومع ذلك لم يقبلوا من بعضهم البعض سوى القرآن، وأنّهم جميعًا وبالإجماع يستخدمون الكتاب نفسه في كلّ عصر وحتى اليوم، وهذا دليل قاطع على أنّه لدينا الآن بالضبط النصّ الذي أُعِد بأمر من الخليفة، ومن المحتمل أنّه لا يوجد أيّ عملٍ آخر في كلّ العالم قد حُفظَ نصّه بشكل أصلى وغير زائف لمدّة اثنى عشر قرنًا»[5].

<sup>[1]-</sup> Sadiqa, qanita, Den Heliga Quranen, p: 1.

I bid, p: 1 ظ - [2]

<sup>[3]-</sup> Sadiqa, qanita, Den Heliga Quranen, p: 1

I bid, p: 1 ظ - [4]

<sup>[5]-</sup> Life of Mohammed, London1921, Volume I, p:2223- Sir William Muir.

## الدِّراسَانُ الْهِرَانِيَة فِي الأَسْتِشِيرَلِق السِّنُويْدِي 🍫



والقول الثاني: هو لـ(إلوود موريس) حيث قال: «نصّ القرآن هو الأكثر أصالة وغير زائف من جميع الأعمال التي تنتمي للحقبة نفسها»[1].

وغيرها من الأقوال التي نقلها عن المستشرقين أعرضنا عن ذكرها لتضمنها مفاد القولين المتقدّمين.

#### مناقشة آراء المستشرقين في جمع القرآن:

إنّ (كارل يوهان تورنبيرغ) يحتمل أنّ القرآن الكريم قد كُتب جزء منه في زمن النبي النَّيْنَايُّة، ثمّ بعد ذلك يُشير إلى أنّ قرّاء القرآن أيضًا كتبوا القرآن، ولكن حصل الاختلاف البسيط في مصاحفهم، ثمّ تولى الخليفة الثالث عثمان بن عفّان تصحيح هذا الاختلاف.

فنقول: إنّ القرآن الكريم لم يُكتب جزء منه فقط في زمن النبي محمد المُريَّيِّة، بل كان جميعه مكتوبًا، ولكنّه لم يكن مجموعًا في مصحف واحد بين دفتين، وإنمّا كان مفرقًا في القراطيس والرقاع واللخاف، فكلّ كاتب للوحي كان يحتفظ بنسخته من القرآن الكريم، فضلًا عن نسخة رسول الله المُريَّيِّة، واختلاف المصاحف الذي أشار إليه لدليل على كتابته في زمن النبي المُريَّة.

أمّا (كارل فلهلم زتّرستين) فقد ذكر نقطتين أساسيتين في مسألة جمع القرآن الكريم؛ هما: النقطة الأولى: عدم حصول الجمع في زمن الرسول محمد النبي عدم حصول الجمع عمّا يقوله للمسلمين من الوحي!

والنقطة الثانية: هي أنّ مسألة جمع القرآن حصلت في زمن الخليفة الأول حصرًا.

#### مناقشة النقطة الأولى:

أولًا: يعترف هذا المستشرق أنَّ المسلمين الأوائل قاموا بتدوين القرآن الكريم وتسجيله. ثانيًا: لم يذكر لنا متى تنبّه المسلمون لتراجع النبي محمد النبي عمّا قاله لهم، هل كان ذلك

<sup>[1]-</sup> the Comprehensive Commentary of the Qur'an, London1896, Volume I, p:349 , Elwood Morris نقلاً عن Sadiqa, qanita, Den Heliga Quranen, p:2



في بدء الدعوة في مكة أو كان بعد هجرته إلى المدينة؟

والظاهر أنّ هذا الطعن الذي وجّه إلى رسول الله الله الله المسلطة والمعربة الغرانيق المتقدّم ذكرها؛ حيث لم يعهد من المستشرقين أن ذكروا تراجع النبي عمّا قاله من الوحي سوى قصة الغرانيق، وإذا كان هذا السبب أو الدافع وراء تهمة النبي المسلطة بذلك، فالجواب كما تقدّم نذكره باختصار:

\_ القرآن الكريم يُثبت زيف هذا الطعن وبطلانه، قال تعالى: ﴿ وَلَوْ لَقَوْلَ عَلَيْنَا بَعْضَ ٱلْأَقَاوِيلِ اللهِ الكريم يُثبت زيف هذا الطعن وبطلانه، قال تعالى: ﴿ وَلَوْ لَقَوْلَ عَلَيْنَا بَعْضَ ٱلْأَقَاوِيلِ اللهِ اللهُ اللهِ المِلْمُلْمُلْ

- في قوله تعالى: ﴿ أَفَرَءَيْمُ ٱللَّن وَٱلْعُزَىٰ ﴿ وَمَنَوْهَ ٱلثَّالِثَةَ ٱلْأُخْرَىٰ ﴿ وَٱللَّهُ مِكَا اللَّهُ مِكَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا أَنزُلَ اللّهُ مِهَا إِلّا أَشَمَا أَن سَمَتْ اللّهُ مَا أَندُمْ وَعَابَا وَكُمْ مَا أَنزَلَ اللّهُ مِهَا اللّهُ مِهَا مِن سُلُطُنِ إِن يَتَبِعُونَ إِلّا ٱلظّنَ وَمَا تَهُوى ٱلْأَنفُسُ وَلَقَدْ جَآءَهُم مِن رَبِّهُ ٱلْمُدُى ﴿ اللّهِ السورة النجم، الآيات19 ـ 23]. لا يمكن أن تقحم (تلك الغرانيق العلى وأن شفاعتهن لترتجى)؛ لأنّها مناقضة لقوله تعالى: ﴿ إِنْ هِيَ إِلّا أَسْمَا أُن سَمَّنتُمُوهَا آنتُمْ وَءَابَا وَكُمْ مَن أَنزَلَ ٱللّهُ بِهَا مِن سُلُطَنّ إِن يَتَبِعُونَ إِلّا ٱلظّنَ وَمَا تَهُوَى ٱلْأَنفُسُ وَلَقَدْ جَآءَهُم مِن رَبِّهُ ٱلْمُدَى ﴿ إِنّ اللّهُ مِهَا مِن سُلُطَنّ إِن

ـ هذه القصة موضوعة ولا أساس لها من الصحة، وضعها أهل الزندقة طعنًا برسول الله اللَّهِ السُّلَّةِ.

#### مناقشة النقطة الثانية:

إنّ القرآن كان مجموعًا في زمن رسول الله الله المؤلِّث مؤلفًا في الرقاع وغيرها من قبل كتّاب الوحي، كما أنّ هناك نسخة للقرآن الكريم كانت موجودة عند النبي المؤلِّث أعطاها للإمام علي علي الله علي علي الله علي عبد الله علي قال: «إنّ رسول الله المؤلِّث قال لعلي: يا علي القرآن خلف فراشي في الصحف والحرير والقراطيس، فخذوه واجمعوه ولا تضيعوه كما ضيّعت اليهود التوراة. فانطلق علي علي فجمعه في ثوب أصفر، ثمّ ختم عليه في بيته، وقال: لا أرتدي حتى أجمعه فإنّه كان الرجل ليأتيه فيخرج إليه بغير رداء حتى جمعه»[1]، كما أنّ بعض الصحابة أخمعه في شخ أخرى للقرآن الكريم، فروى عن عامر الشعبى أنّه قد قال: «جمع القرآن

<sup>[1]-</sup> القمي، علي بن إبراهيم، تفسير القمي، م.س، ج2، ص451.

## 🌦 - الدِّراسَاتُ الْعِرَانِيَّة في الأَسِيْشِرَاق السِّنُويْدِي 🏎



على عهد رسول الله (صلى الله عليه وسلّم) ستة من الأنصار: زيد بن ثابت، وأبو زيد، ومعاذ بن جبل، وأبو الدرداء، وسعد بن عبادة، وأُبي بن كعب، وفي حديث زكريا وكان جارية بن مجمع بن جارية قد قرأه إلّا سورة أو سورتين»[1].

أمّا الجمع في زمن الخليفة الأول، فقد قام الخليفة الأول بتكليف زيد بن ثابت بتوجيه من عمر بن الخطاب بجمع القرآن الكريم في نسخة واحدة، تم الاحتفاظ بها في ما بعد عند الخليفة الأول، ثمّ الثاني، ثمّ بنت الثاني، حتى تسلّم عثمان بن عفّان زمام أمور المسلمين ووحَّد جميع المصاحف في مصحف واحد وأرسله إلى الأمصار.

الغريب في الأمر أنّ (محمد كنوت برنستروم) يذهب إلى أنّ التدوين حصل في وقت متأخر حيث قال: «تم تدوينه في عهد الخليفة الثالث عثمان، أي: بعد حوالي عشرين عامًا من وفاة النبى، واستمر حتى يومنا هذا»[2].

فنقول: إذا كان (محمد كنوت) يقصد بالتدوين جمعه في مصحف وتوحيد باقي المصاحف الموجودة عند المسلمين عليه، فهذا ما أشرنا إليه في ما تقدّم من أنّ عثمان بن عفّان قام في زمنه بتوحيد المصاحف؛ بسبب تفشي الاختلاف في قراءة القرآن الكريم، وأمّا إذا كان يقصد من تدوينه كتابة القرآن، فهذا غير صحيح لما تقدّم من كون الجمع حصل في زمنه المرابعة القرآن،

#### المطلب الثالث: لفظ القرآن:

للقرآن الكريم أسماء كثيرة وكلّ اسم من هذه الأسماء يُشير إلى خاصيّة من خصائص القرآن، وهذه الأسماء هي على خلاف ما سمّى به العرب كلامهم، وقد اعتنى العلماء بإحصاء هذه الأسماء وشرحها، ومن أشهرها:

1ـ القرآن: «القرآن في الأصل مصدر، نحو: كفران ورجحان»[3].

<sup>[1]-</sup> الطبراني، سليمان بن أحمد، المعجم الكبير، م.س، ج2، ص261.

Bernström, Mohammed Knut, Koranens, p. 14 -[2]

<sup>[3]-</sup> الراغب الأصفهاني، الحسين بن محمد، مفردات ألفاظ القرآن، م.س، ص668.



ولفظ (القرآن) كما أنّه يصدق على الكتاب العزيز كلّه كذلك يصدق على الجزء منه، فيقال لمَن قرأ الكتاب العزيز كلّه، إنّه قرأ قرآنًا، ويقال لمَن قرأ ثلاث آيات \_ وهي أقصر السور \_ إنّه قرأ قرآنًا، بل لمَن قرأ آيةً واحد منه يقال له: إنّه قرأ قرآنًا أنا.

وخصوصيّة هذا الاسم هي أنّ «تسميته بالقرآن إيماءة إلى حفظه في الصدور؛ لأنّ القرآن مصدر القراءة، وفي القراءة استذكار»<sup>[2]</sup>. وهذا الاسم هو من أشهر أسماء القرآن الكريم، بل بات علمًا للكتاب العزيز<sup>[3]</sup>. ويبدوأنّ للفظ القرآن معنيين<sup>[4]</sup>:

- أحدهما: القرآن بالمعنى المصدري كما في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ، وَقُرُءَانهُ ﴾ [سورة القيامة، الآية17]، وقوله تعالى: ﴿ وَقُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ لَا ثَنَ ٱلْفَجْرِ كَانَ مَشْهُودًا ﴾ [سورة الإسراء، الآية78]

2- الكتاب: من «كتب كَتَبهُ، يَكْتُبُ، كَتْبًا بِالفَتْحِ الْمَصْدَرُ الْمَقِيسُ، وكِتَابًا بِالكسر على خِلاف القياس. وقيل: اسْمٌ كاللِّباس، عن اللِّحْيَانِيّ. وقيل: أَصلهُ المصدرُ»[5]. وأنّ في تسمية القرآن بالكتاب إشارة إلى أنّه مجموع في السطور؛ لأنّه جمع للحروف ورسم للألفاظ، قال تعالى: ﴿ ذَلِكَ اَلْكِتَابُ لاَ رَبُّ فِيهِ هُدُى لِآمُنَتِينَ ﴾ [البقرة:2] [6]. ويرى نور الدين عتر أنّ مادة الكتاب مأخوذة من «الكتْب، أي: الجمع، ومنه الكتيبة للجيش لاجتماعها، ثمّ أُطلقت على الكتابة؛

<sup>[1]-</sup> ظ: الزرقاني، محمد عبد العظيم، مناهل العرفان في علوم القرآن، م.س، ج1، ص23.

<sup>[2]-</sup> الصالح، صبحى، مباحث في علوم القرآن، م.س، ص17.

<sup>[3]-</sup> ظ: عتر، نور الدين، علوم القرآن الكريم، م.س، ص12.

<sup>[4]-</sup> ظ: الحكيم، رياض: علوم القرآن دروس منهجية، ط 5، قم، دار الهلال، 1435هـ ـ 2014م، ص37.

<sup>[5]-</sup> الزبيدي، محمد مرتضى (ت: 1205هـ): تاج العروس، تح: علي شيري، لا ط، بيروت، دار الفكر، 1414 هـ ـ 1994 م، ج2، ص351.

<sup>[6]-</sup> ظ: الصالح، صبحي، مباحث في علوم القرآن، م.س، ص17.

# - الدِّراسَاتُ الْجَرَانَيْة في الأُسِيْشِيرَاق السِسُويْدِي 🍑

لجمعها الحروف»<sup>[1]</sup>

إذًا، هذا الكتاب هو جامع للسور والآيات، كما أنّه جامع للمعاني والحقائق والحلول التي يتطلع إليها البشر أيضًا<sup>[2]</sup>.

2. الفرقان: «الفاء والراء والقاف أصيل صحيح، يدلّ على تمييز وتزييل بين شيئين، من ذلك الفرق فرق الشعر»<sup>[3]</sup>. ووجه هذه التسمية هو أنّ «مادة هذا اللفظ تُفيد معنى التفرّقة، فكأنّ التسمية تُشير إلى أنّ القرآن هو الذي يفرّق بين الحق والباطل، باعتباره المقياس الإلهي للحقيقة في كلّ ما يتعرّض له من موضوعات»<sup>[4]</sup>. ولفظة الفرقان مصدر أُطلق على القرآن فبات علمًا له كما في قوله تعالى: ﴿ بَّاَرَكُ ٱلَّذِى نَزَلُ ٱلْفُرُقَانَ عَلَى عَبْدِهِ عِلِيكُونَ لِلْعَلَمِيكَ نَذِيرًا ﴾ فبات علمًا له كما في قوله تعالى: ﴿ شَهُرُ رَمَضَانَ ٱلَّذِى أَنُولَ فِيهِ ٱلْقُرْءَانُ هُدًى لِلنَّاسِ وَبَينَتٍ مِّنَ ٱللهُدَىٰ وَٱلفُرْقَانِ ﴾ [البقرة:77]<sup>[3]</sup>. هذه أشهر أسماء الكتاب العزير ومنهم مَن أوصلها إلى خمسة وخمسين اسمًا، بل نيّف وتسعين اسمًا والظاهر أنّها صفات للكتاب العزير وليست أسماء.

## المطلب الرابع: تسمية القرآن عند المستشرقين السويديين: 1ـ لفظ القرآن:

فهي عند (كارل يوهان تورنبيرغ) «تعني: شيء مقروء أو مُرسل، وفي معنى آخر في القرآن (الوحي الخاص)، ومع ذلك، فمن المرجح أنّ اسم الكتاب المقدّس هو (معجزة) الذي أتى من الأصل نفسه، وقد تم استخدامها من قبل الحاخام، والذي يظنّ محمد أنّ التسمية من إلهامه»[7].

<sup>[1]-</sup> عتر، نور الدين، علوم القرآن الكريم، م.س، ص13.

<sup>[2]-</sup> ظ: الحكيم، رياض، علوم القرآن دروس منهجية، م.س، ص37.

<sup>[3] -</sup> ابن فارس، أحمد (ت: 395هـ)، معجم مقاييس اللغة، م.س، ج4، ص493.

<sup>[4]-</sup> الصدر، محمد باقر (ت: 1400هـ): المدرسة القرآنية، إعداد وتحقيق: لجنة التحقيق التابعة للمؤتمر العالمي للإمام الشهيد الصدر، ط 1، نشر مركز الأبحاث والدراسات التخصصية للشهيد الصدر، 1421ق، ج19، ص210.

<sup>[5]-</sup> ظ: الحكيم، رياض، علوم القرآن دروس منهجية، م.س، ص42.

<sup>[6] -</sup> ظ: الزركشي، محمد بن بهادر، البرهان في علوم القرآن، م.س، ج1، ص193.



وعند (كريستر هيدين) «تعنى (القراءة أو التلاوة)»[1].

ثمّ يذكر (كريستر هيدين) أنّ «القرآن هو معجزة الإسلام وأعظم ما يحدث في تاريخ العالم»<sup>[2]</sup>، و«هو النص المقدّس للإسلام، وهو أساس الإسلام»<sup>[3]</sup>، ويُشير إلى ما يشتمل عليه القرآن من معارف وقوانين وأنظمة، فيقول: «يحتوي القرآن على تعليمات وأنظمة أخلاقية وطقسية واجتماعية التي من شأنها أنّ تساعد الناس على تشكيل حياتهم)»<sup>[4]</sup>.

#### 2\_ لفظ الفرقان:

## المطلب الخامس: مناقشة المستشرقين السويديين: مناقشة (كارل فلهلم زتّرستن) في أصل لفظ الفرقان:

قوله: «وبما أنّ أستاذه بالتأكيد لم يكن دامًا على دراية كاملة باللغة العربية» إشارة منه إلى أنّ محمدًا والمنتقى التعليم من رجل غير عربي رومي ـ كما قيل ـ وهذه الفرية والتهمة سبقه بها المشركون من قبلُ؛ حيث قالوا: إنّ (بلعام) ـ الذي كان روميًا نصرانيًا ـ هو

<sup>[1]-</sup> Hedin, Christer, Islam Enligt Koranen, p: 13.

<sup>[2]-</sup> I bid, p: 13.

<sup>[3]-</sup> I bid, p: 7.

 $<sup>[4]\</sup>mbox{-}$  Hedin, Christer, Islam Enligt Koranen, p<br/>: 9 .

<sup>[5]-</sup> Zettersteen, Karl Vilhelm, Koranen, p:28.

## الدِّراسَانُ الْهِرَانِيَّة فِي الاُسِيْشِرَاق السِّسُويْدِي 🍫



فنزل قول الله تعالى داحضًا ومفنّدًا لقولهم بقوله: ﴿ وَلَقَدُ نَعْلَمُ أَنَهُمْ يَقُولُونَ إِنَّمَا يُعُلِّمُهُ بَشَنُ ۗ لِسَانُ عَرَدِتُ مُّيِعِثُ ﴾ [سورة يعُلَمُ الله الله عَرَدِتُ مُّيعِثُ وَهَدنذا لِسَانُ عَرَدِتُ مُّيعِثُ ﴾ [سورة النحل، الآية 103]. كما أكّد القرآن على عربية ما أنزل بقوله: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ قُرْءَ الْعَرَبِيّاً لَعَلَكُمْ مَعْقِلُونَ ﴾ [سورة يوسف، الآية 1].

ولو كان في القرآن الكريم كلمات من غير العربية لاحتجّ المشركون على رسول الله بذلك، وكان أيسر لهم من مواجهته بالسيف، ولما صحّ من الرسول تحدّيهم بالإتيان بمثله، أو بعشر سور، أو بسورة من مثله.

ومن جانب آخر فإنّ لغة العرب تعدّ من أوسع اللغات وأكثرها ألفاظًا.

أمّا عن بناء لفظ الفرقان وأعجميته فنقول:

أولًا: من ناحية اللغة فقد ذكر ابن فارس (ت:395هـ) أصل كلمة الفرقان بقوله: «الفاء والراء والقاف أصيل صحيح يدل على تمييز وتزييل بين شيئين من ذلك الفرق فرق الشعر» [2]. فدلالتها في اللغة على ما ذكره ابن فارس هو التمييز بين الشيئين والتفرّقة بينهما، وهي كلمة أصيلة صحيحة، وليست من الكلمات المعربة، أو الدخيلة على اللغة العربية.

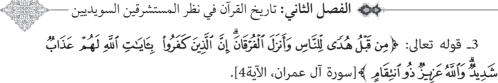
ثانيًا: ورد لفظ الفرقان في القرآن الكريم في ست آيات، وهي:

1\_ قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ ءَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِنْبَ وَٱلْفُرْقَانَ لَعَلَّكُمْ نَهْتَدُونَ ﴾ [سورة البقرة، الآية 53].

2 قوله تعالى: ﴿ شَهُرُ رَمَضَانَ ٱلَّذِى أُنزِلَ فِيهِ ٱلْقُرْءَانُ هُدَّى لِلنَّاسِ وَبَيِّنَتٍ مِّنَ ٱلْهُدَىٰ وَٱلْفُرْقَانِ ﴾ [سورة البقرة، الآية 77].

<sup>[1]-</sup> ظ: الطوسي، محمد بن الحسن (ت: 460هـ): التبيان في تفسير القرآن، تح: أحمد حبيب قصير العاملي، نشر وطبع: مكتب الإعلام الإسلامي، 1409هـ، 400هـ، عن 240؛ الكوراني، علي: جواهر التاريخ، ط 1، دار الهدى، مط/ظهور، 1427هـ، ج4، ص122.

<sup>[2]-</sup> ابن فارس، أحمد، معجم مقاييس اللغة، م.س، ج4، ص493.



4- قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَنَزَلْنَا عَلَىٰ عَبْدِ نَا يَوْمَ ٱلْفُرْقَ انِ يَوْمَ ٱلْنَقَى ٱلْجَمْعَانِ ۖ وَٱللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيُّءِ قَدِيرٌ ﴾ [سورة الأنفال، الآية 41].

5\_ قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ آتَيْنَا مُوسَى وَهَارُونَ الْفُرْقَانَ وَضِيَاءً وَذَكْرا للْمُتَّقِينَ ﴾ [سورة الأنبياء، الآبة48].

6 قوله تعالى: ﴿ تَبَارَكَ الَّذِي نَزَّلَ الْفُرْقَانَ عَلَى عَبْده ليَكُونَ للْعَالَمِينَ نَذِيرا ﴾ [سورة الفرقان، الآبة 1]

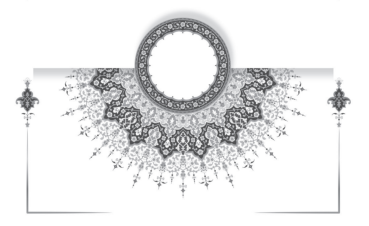
وبعد تتبع معنى ورود لفظ الفرقان في الكتاب العزيز تبيّن أنّها لم ترد بالمعنى الذي أشار إليه هذا المستشرق إطلاقًا، وإنَّا جاءت إمَّا معنى التمييز بين الخير والشرِّ كما في (الآية77 من سورة البقر) و(الآية 48 من سورة الأنبياء)، وإمّا معنى القرآن كما في (الآية 4 من سورة آل عمران) و(الآية 1 من سورة الفرقان)، وإمّا معنى التمييز بين الخير والشرّ والحق والباطل كما في (الآية185 من سورة البقرة) و(الآية41 من سورة الأنفال) $^{[1]}$ .

وأخراً فمن الراجح أنّ هذه المطالب هي أهم المطالب وأكثرها تناولًا عند المستشرقين السويديين في ما يخصّ تاريخ القرآن الكريم؛ وسبب قلّة ذلك يعود إلى تركيزهم على حياة رسول الله النَّهُ وأثر الإسلام وانتشاره على حياة الناس بصورة عامَّة، وحياة المسلمين بصورة -خاصّة.

<sup>[1]-</sup> ظ: بدوى، عبد الرحمن (ت:1423هـ): دفاع عن القرآن ضدّ منتقديه، تر: كمال جاد الله، لا ط، الدار العالمية للكتب والنشر، ص61.

## الفصل الثالث

## ترجمة القرآن الكريم عند المستشرقين السويديين



المبحث الأوّل: الترجمة وأنواعها.

المبحث الثاني: حكم الترجمة.

المبحث الثالث: أهداف ترجمة القرآن الكريم إلى اللغات الأجنبية ودوافعها.

المبحث الرابع: ترجمات المستشرقين السويديين للقرآن الكريم.

## المبحث الأوّل الترجمة وأنواعها

المطلب الأوّل: الترجمة لغةً واصطلاحًا.

المطلب الثاني: أنواع الترجمة.

أُولًا: الترجمة الحرفية.

ثانيًا: الترجمة اللفظية.

ثَالثًا: الترجمة التفسيرية (المعنوية).

#### توطئة:

والترجمة تعد وسيلة من وسائل التبليغ لرسالة السماء ـ المتمثلة بكتاب الله العزيز ـ لغير الناطقين باللغة العربية، وحلقة وصل بين الثقافات، وأداة اتصال وتفاهم بين بني البشر، قال تعالى: ﴿ وَلَتَكُن مِّنكُمُ أُمُّةٌ يُدَعُونَ إِلَى النَّقِيرِ وَ وَيَأْمُرُونَ بِاللَّعَوْنِ وَيَنَهُونَ عَنِ اللَّمُنكَرِ وَالْكَبِكُ تعالى: ﴿ وَلَتَكُن مِّنكُمُ أُمُّةٌ يُدعُونَ إِلَى النَّقِيرِ وَيَأْمُرُونَ بِاللَّعَةِ القرآن الكريم على يد هُمُ اللَّمُ فَلِحُوث ﴾ [آل عمران: الآية104]، كانت اللّبنة الأولى لترجمة القرآن الكريم على يد الصحابي الجليل سلمان الفارسي (رض)؛ حيث ترجم لفرس اليمن سورة الفاتحة [2]، وبعد ذلك قام دعاة الإسلام بتراجم لسور وآيات القرآن الكريم في جزء لا يستهان به من المعمورة؛ وكان ذلك عن طريق شرح معاني القرآن الكريم وتعاليمه وتشريعاته من خلال ثلّة من المترجمين، ذلك عن طريق شرح معاني القرآن الكريم وتعاليمه وتشريعاته من خلال ثلّة من المترجمين، لتلك الشعوب غير العربية [3]، وتلك الجهود آتت ثمارها في أغلب بقاع الأرض في نشر الدين الإسلامي بفترة وجيزة لم يشهد التاريخ مثيلًا لها [4].

<sup>[1]-</sup> المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار، م.س، ج18، ص283.

<sup>[2]-</sup> ظ: النووي، أبو زكريا محي الدين يحيى بن شرف (ت:676هـ): المجموع شرح المهذب، دار الفكر، مط/ المنيرية، ج3، ص341.

<sup>[3]-</sup> ظ: كمارا، فودي سوريبا: دراسة ترجمة معاني القرآن الكريم إلى اللغة الفرنسية التي أعدها ريجيس بلاشير(بحث)، ص2.

<sup>.134</sup> فـ: معرفة، محمد هادي، التمهيد في علوم القرآن، م.س، ج9، ص91.

# 1-

## الدُّراسَانُ الْعِرَانِيَّة فِي الأُسِيْشِرَلْق السِّسُويْدِي 🍑

#### المطلب الأوّل: الترجمة لغةً واصطلاحًا:

#### الترجمة في اللّغة:

قال الجوهري (ت:393هـ): «قد ترجم كلامه، إذا فسّره بلسان آخر، ومنه الترجمان، والجمع التراجم» $^{[1]}$ .

وقال ابن منظور (ت:711هـ): «ترجم: التُّرْجُمانُ والتَّرْجَمان: المفسِّر للسان، وفي حديث هِرَقْلَ: قال لتُرْجُمانه. الترجمان، بالضم والفتح: هو الذي يُتَرْجِم الكلام، أَي: ينقله من لغةٍ إلى لغةً أُخرى...، وقد تَرْجَمه وتَرْجَم عنه»[2].

ومن خلال هذين التعريفين للترجمة في اللغة يتبيّن أنّها بالمعنى العام تدلّ على النقل والتفسير المستلزم للبيان والتعبير، ومن ثَمَّ مكن القول بأنّ الترجمة تدل على التعبير بلغة أخرى.

#### الترجمة في الاصطلاح:

ذكر الزرقاني (ت: 1367هـ)، أنّ الترجمة هي: «نقل الكلام من لغةٍ إلى أخرى، ومعنى نقل الكلام من لغةٍ إلى أخرى: التعبير عن معناه بكلام آخر من لغةٍ أخرى مع الوفاء بجميع معانيه ومقاصده كأنّك نقلت الكلام نفسه من لغته الأولى إلى اللغة الثانية»[3].

وعُرِّفت بأنِّها: «هي نقل الكلام من لغته الأصلية إلى لغة أجنبية مع الحفاظ على المعاني والخصائص والإشارات للغة الأولى في اللغة الثانية، نصيًّا أو تعبيريًّا، بحيث يؤدي المعنى المراد عميزاته في اللغة الأم»[4].

### المطلب الثانى: أنواع الترجمة:

تنوّعت ترجمات القرآن الكريم إلى ثلاثة أنواع، وهي:

<sup>.1928.</sup> إسماعيل بن حماً<br/>د، تاج اللغة صحاح العربية، م.س، ج5، ص $^{-}$ 1928.

<sup>[2]-</sup> ابن منظور، محمد بن مكرم، لسان العرب، م.س، ج12، ص66.

<sup>[3]-</sup> الزرقاني، محمد عبد العظيم، مناهل العرفان في علوم القرآن، م.س، ج2، ص91.

<sup>[4]-</sup> الصغير، محمد حسين، المستشرقون والدراسات القرآنية، م.س، ص113.



أوّلًا: الترجمة الحرفية: «هي التي يراعى فيها محاكاة الأصل في نظمه وترتيبه» $^{[1]}$ .

والمحاكاة تكون من خلال «مطابقة الأصل في ترتيبه ونظمه تمام المطابقة، ولا اختلاف بينهما إلّا في اللّغة فقط، وهي في واقع الأمر غير ممكنه ولا مقدور عليها، فهي تكاد تكون نظريّة بحتة»[2].

فكلّ لغة لها خصوصياتها، فما هو موجود في هذه اللغة ليس بالضرورة أن يكون له مثيل أو مقابل في اللغة الأخرى[3]، فالمطابقة الحرفية من البُعد مِكان إن لم تكن مستحيلة.

ثانيًا: الترجمة اللفظية: «وهي إبدال لفظ بلفظ آخر يرادفه في المعنى الإجمالي أو في المعنى القريب، بصرف النظر عن المعاني التبعية والبعيدة عن الخصائص والمزايا، وهذه ممكنة على وجه الإجمال بالقدر المستطاع في بعض الألفاظ دون بعض، وفي بعض اللغات دون بعض، وتكون ساذجة ولا تسلم من الخطأ والبعد عن المراد»[4].

وسبب وجود الخطأ والبعد عن المراد هو اختلاف اللغات من حيث الأسلوب والأداء البلاغي، وكذلك ما تتضمنه كل لغة من النكات والدقائق الكلامية السائدة فيها بحسب عرفها الخاص<sup>[5]</sup>.

وهذه الترجمة تعتبر «أردأ أنحاء الترجمة، وفي الأغلب توجب تشويشًا في فهم المراد، أو تشويهًا في وجه المعنى، وربما خيانة بأمانة الكلام؛ حيث المعهود من تراجم لفظية كهذه هو تغيير المعنى تمامًا»[6].

وتتّسم هذه الترجمة بالرداءة لما تقوم به من تشويه المعنى وتحريفه، ومن ثَمَّ لا مكن الاعتماد على مثل هذه الترجمات؛ لأنّها بعيدة عن نقل المعنى المراد من اللفظ في اللغة الأم.

<sup>[1]-</sup> الزرقاني، محمد عبد العظيم، مناهل العرفان في علوم القرآن، م.س، ج2، ص92.

<sup>[2] -</sup> العبيد، على بن سليمان، ترجمة القرآن الكريم حقيقتها وحكمها (بحث) ، م.س، ص14.

<sup>[3] -</sup> ظ: الجنابي، أمجد يونس: آثار الاستشراق الألماني في الدراسات القرآنية، (أُطروحة دكتوراه)، ص142.

<sup>[4]-</sup> الشاطر، محمد مصطفى، القول السديد في حكم ترجمة القرآن المجيد، لا ط، القاهرة، مط/حجازي، 1936م، ص12.

<sup>[5] -</sup> ظ: معرفة، محمد هادي، التمهيد في علوم القرآن، م.س، ج9، ص104.

<sup>[6]-</sup> معرفة، محمد هادي، التمهيد في علوم القرآن، م.س، ج9، ص104.

## الدُّراسَانُ الْعَرَانِيَّة فِي الأَسِيْشِرَلِق البِسُويْدِي 🍑



ثالثًا: الترجمة التفسيرية (المعنوية): «وهي التي لا يراعى فيها تلك المحاكاة ـ أي: محاكاة الأصل ـ في نظمه وترتيبه، بل المهم فيها حسن تصوير المعاني والأغراض كاملة، ولهذا تسمّى ـ أيضًا ـ بالترجمة المعنوية، وسمّيت تفسيرية؛ لأنّ حسن تصوير المعاني والأغراض فيها جعلها تشبه التفسير، وما هي بتفسير»[1].

وهذا النوع من الترجمة عند الشيخ محمد هادى معرفة ينقسم إلى قسمين [2]:

ـ القسم الأوّل: الترجمة التفسيرية غير المبسّطة (الترجمة المعنوية) وكذلك تسمّى بالمطلقة (المسترسلة)، أي: إنّها غير مقيّدة بالنظم الأصلى؛ وهي ترجمة مقبولة ومعقولة.

وهذا النوع هو المعتمد عند أرباب الفن؛ إذ إنّهم ينظّمون الترجمة بحسب فنون اللغة المترجم إليها وأساليبها، فلا يتقيدون بنظم الأصل، من ناحية التقديم والتأخير؛ لأنّ الملحوظ عندهم هو إيفاء المعنى بتمامه وكماله.

ـ القسم الثاني: الترجمة التفسيرية المبسطة، وهي أكثر بُعدًا عن الترجمة، وأقرب ما تكون إلى الشرح والتفسير.

بعد الاطلاع على أنواع الترجمات يظهر أنّ الترجمة الأولى لا مجال لها تطبيقيًّا لاستحالتها؛ بسبب خصوصيات كلّ لغةٍ في نظمها وترتيبها، وأمّا الترجمة الثانية فهي إن كانت ممكنة من حيث التطبيق إلّا أنّها لا يمكن الاعتماد عليها من ناحية نقل المعنى المراد من اللفظ في اللغة الأصلية؛ لما يشوبه من تغيير وتشويه؛ بسبب قصور اللغة المترجم إليها، أو استعمال لفظ يغيّر المعنى الحقيقي في اللغة الأصلية.

وتبقى الترجمة التفسيرية، التي يكون مدارها المعنى، ولا تتقيّد بالمحاكاة من حيث النظم والترتيب، ولا من حيث إبدال لفظ بلفظ آخر يرادفه، هي المتعارف عليها في وقتنا الحاضر، وهذا النوع من الترجمة هو المرجَّح؛ لما تقدّم بيانه.

<sup>[1]-</sup> الزرقاني، محمد عبد العظيم، مناهل العرفان في علوم القرآن، م.س، ج2، ص92.

<sup>[2]-</sup> ظ: معرفة، محمد هادى، التمهيد في علوم القرآن، م.س، ج9، ص105\_ 107.

## المبحث الثاني حكم الترجمة

المطلب الأوّل: هل يترجم الوحي الإلهي بعبارات بشرية؟

المطلب الثاني: الترجمات بين الرفض والقبول.

المطلب الثالث: آراء فقهاء المذاهب الإسلامية بشأن الترجمة.

المطلب الرابع: الشروط الواجب توفرها في المترجم.

## المطلب الأوّل: هل يترجم الوحى الإلهى بعبارات بشرية؟

لا شكّ في أنّنا: «عندما نعالج موضوع ترجمة القرآن الكريم إلى اللغات الأجنبية، شرقية كانت أم غربية، فإمّنا نعالج موضوعًا مهمًّا جدًّا وخطيرًا جدًا؛ ذلك أنّ كتاب الله العزيز الكريم ليس كمثله كتاب، وهو لفظ ومعنى، فلا يمكن اعتبار المعنى وحده قرآنًا، بل هو بلفظه ومعناه قرآن»[1].

وقد اجتمعت فيه ثلاث خصال جعلته كتابًا سماويًّا مقدّسًا، ومهيمنًا على سائر الكتب السماوية الأخرى، وهذه الخصال هي [2]:

أُوِّلًا: إنَّه كلام الله المتعبِّد بتلاوته.

ثانيًا: إنّه كتاب هداية للبشر ويهدى إلى الصراط المستقيم.

ثالثًا: كونه المعجزة الخالدة لصدق نبوّة النبي محمد الثَّيَّةُ.

وهذه الخصال التي اجتمعت في كتاب الله هي رهن أسلوبه وفصاحته وبيانه وتشريعاته، ونظمه.

ويرى محمد صالح البنداق «أنّ القرآن الكريم تحدّى العرب خاصّة بأنْ يأتوا ولو بسورة مثله، فعجزوا ويعجزون هم وغيرهم عن ذلك، فلمّا كان معجزًا لمَن حاول معارضته، فإنّه كذلك معجزًا في ترجمته لفظًا ومعنى. وعلى هذا الأساس فإنّ الإعجاز كما هو بالنسبة للعرب تحدّ يُظهر عدم إمكانهم من الإتيان عمله، فإنّه كذلك أيضًا بالنسبة لمَن غامر في الترجمة؛ لأنّه معجز في حالتيه لفظًا ومعنّى وتستحيل ترجمته»[3].

والظاهر أنّ هذا المنع من الترجمة منصرف إلى الترجمة الحرفية التي تقدّم ذكرها والحكم باستحالتها، أمّا الترجمة المعنوية فتجوز؛ لأنّ القرآن الكريم كتاب هداية للبشر جميعًا وليس

<sup>[1]-</sup> البنداق، محمد صالح: المستشرقون وترجمة القرآن الكريم، ط 1، بيروت، دار الآفاق الجديدة، 1980م، ص49 ـ 51.

<sup>[2] -</sup> ظ: معرفة، محمد هادي، التمهيد في علوم القرآن، م.س، ج9، ص107.

<sup>[3] -</sup> البنداق، محمد صالح، المستشرقون وترجمة القرآن الكريم، م.س، ص49 ـ 51.

# الدِّراَسَاتُ الْعِرَانِيَة فِي الأَسِيْشِرَاقِ السِيُويْدِي 🍑



مقصورًا على العرب فقط، وإلّا لما كان معجزًا للبشر جميعًا، فعند ترجمة معاني القرآن «يرجع إلى المعاني الأصلية التي يشترك في تفهمها وأدائها جميع الناس، وتقوى عليه جميع اللغات، وهذا النوع من المعاني يمكن ترجمته حتى يستفيد منه ذلك مَن لا يعرف العربية من المسلمين»[1].

## المطلب الثاني: الترجمات بين الرفض والقبول:

تباينت آراء العلماء والمفكّرين المسلمين حول ترجمات القرآن، فمنهم مَن يرى أنّ ترجمة المعاني ضرورة حتى يفهم غيرُ العربي القرآن ويتدبّر أحكامه، شرط أن يقوم بهذه الترجمة مسلمون أتقياء للحفاظ على قدسية النصّ من الفئات المحاربة له والمناهضة لمعانيه السامية، وأن تخضع عمليات الترجمة للإشراف الدقيق من قبل [2] «علماء مسلمين ثقة يعرفون اللغتين العربية لغة القرآن والأجنبية التي يراد ترجمة القرآن إليها» [3]؛ لأجل تجنب الوقوع في الخطأ؛ إذ إنّ الترجمات الموجودة لا تخلو من الأخطاء، وهذا يشكل عبئًا كبيرًا في هذا الصدد، ومرجع ذلك هو عدم الإلمام باللغة العربية وقواعدها، وهذه الأخطاء أهم ما يُعيب الترجمات التي قام بها المسلمون، أمّا بالنسبة لمحاولات المستشرقين فأغلبها مسبوقة باتجاهات معيّنة مناهضة للإسلام؛ ولذلك تُنجَز عمليات الترجمة وفقًا لأهوائهم، فيتعمدون الأخطاء، ويفسّرون المعاني عاتهوي أنفسهم لأجل التشويه والتزييف [4].

و«يقترح البعض جمع النصّين العربي والمترجَم في نسخة واحدة؛ حيث يمكن وضع الآية باللغة العربية، ثمّ يليها معنى النص باللغة المترجَم لها، وهذا من منطلق قطع الشك باللقين»[5].

ومنهم مَن يرفض ترجمة القرآن الكريم إلى اللغات الأخرى؛ لأنّ ترجمته مستحيلة، فهي لا تُعطى المعنى الكامل ولا تفى بالمقصود من الآيات، فتكون عاجزة عن التعبير عن المعنى

<sup>[1]-</sup> الندوي، عبد الله عباس، ترجمة معاني القرآن وتطور فهمه عند الغرب، م.س، ص14.

<sup>[2]-</sup> ظ: أبو زيد، أحمد محمود: ترجمات المستشرقين لمعاني القرآن الكريم، مقال منشور على شبكة المعلومات العالمية www.alukah.net

<sup>[3]-</sup> فوزي، فاروق عمر: الاستشراق والتاريخ الإسلامي (القرون الإسلامية الأولى)، ط 1، لبنان، منشورات الأهلية، 1988م، ص201.

<sup>[4]-</sup> ظ: أبو زيد، أحمد محمود، ترجمات المستشرقين لمعاني القرآن الكريم، مقال منشور على شبكة المعلومات العالمية www.alukah.net

<sup>[5]-</sup> ظ: م . ن.



الأصلي، كما أنّ مقاصد القرآن أمر لا يمكن الوصول إليه عن طريق الترجمة، والأجدر العمل على نشر اللغة العربية باعتبارها لغة عالمية وتدريسها في الدول الأجنبية؛ لكي يتعلّمها ويتقنها مَن يُريد قراءة القرآن ومعرفة الإسلام وتاريخه معرفة حقيقية، ودليلهم على ذلك قوله تعالى: ﴿ نَزُلَ بِهِ ٱلرُّحُ ٱلْأَمِينُ ﴿ الشَّعَلَةُ لَتَكُونَ مِنَ ٱلمُنذِرِينَ ﴿ الشَّعَلَةِ عَرَبِي السَّانِ عَرَبِي الشَّعِلَةِ الشَّعراء: 193 [الشعراء: 193][1].

فضلًا «عن أنّ أيّ ترجمةٍ للنص تعدّ نقلًا للمعنى الظاهري بعيدًا عن العمق المراد من الآيات القرآنية، ولا توجد أيّ لغةٍ أخرى تحتمل أن تؤدي من المعاني ما تؤديه اللغة العربية التي تلم ألفاظها بأوسع المعاني والدلائل»[2].

بعد عرض آراء الطرفين يبدو أنّ مَن ذهب إلى جواز ترجمة القرآن الكريم كان يتكلّم عن الترجمة التفسيرية التي مدارها نقل المعنى إلى اللغات الأخرى، فهي ترجمة تفسيرية شارحة لآيات القرآن الكريم، وأنّ مَن قال بالمنع كان نظره منصباً على الترجمة الحرفية، التي يُراعى بها المحاكاة بالنظم والترتيب لآيات القرآن الكريم، وهذا غير ممكن اطلاقًا؛ لأنّ آيات القرآن الكريم معجزة في نظمها وترتيبها وبلاغتها.

# المطلب الثالث: آراء فقهاء المذاهب الإسلامية بشأن ترجمة القرآن الكرىم:

سنعرض في ما يأتي آراء فقهاء المذاهب الإسلامية في المسألة؛ وفق الآتي:

### ـ أوّلًا: المذهب الجعفرى:

لم يتطرّق العلماء سابقًا إلى مسألة الترجمة ـ أي: ترجمة القرآن الكريم إلى اللغات الأجنبية ـ ولم تُبحث عندهم بحثًا مفصّلًا لجميع نواحي المسألة، وإنّا ذُكرت مسألة ثانوية في سياق بحثهم شروط القراءة في الصلاة[3]، وادعى الشيخ محمد حسين كاشف الغطاء(ت:1373هـ)

<sup>[1]-</sup> ظ: فوزي، فاروق عمر، الاستشراق والتاريخ الإسلامي (القرون الإسلامية الأولى)، م.س، ص202.

<sup>[2] -</sup> أبو زيد، أحمد محمود، ترجمات المستشرقين لمعاني القرآن الكريم، مقال منشور على شبكة المعلومات العالمية www.alukah.net

<sup>[3]-</sup> ظ: معرفة، محمد هادى، التمهيد في علوم القرآن، م.س، ج9، ص122.

# الدِّراسَا أُلْهِرَانِيَّة في الاُستِشِرَكِ السِّسُويْدِي 🍫



إجماع العلماء على عدم المنع عنها قائلًا: «ترجمة القرآن باللغة الفارسية شائعة من زمن قديم، ولم يذكر أحد من علمائنا الأفاضل (رحمهم الله) المنع عنها، وإذا جاز بالفارسية جاز بغيرها قطعًا»[1].

وقال الشيخ الطهراني(ت:1389هـ): «نعم، يمكن ترجمة خصوص ظواهر آيات الأحكام والآداب والقصص وأمثالها من القرآن بلغة أخرى وإن فات بالترجمة جميع المزايا التي بها عجزت الإنس والجن عن الاتيان بآية واحدة مثله»[2].

وذهب أيضًا إلى الجواز الشيخ محمد جواد مغنية (ت:1400هـ) بقوله: «لا شبهة ولا ريب في جواز ترجمة القرآن إلى كل اللغات، بل ورجحانها أيضًا لأن القرآن هو رسالة الله والإسلام إلى الإنسانية كلها، والترجمة عامل أساسي على بث هذه الرسالة الإلهية المحمدية وانتشارها»[3].

وكذلك السيد الخويِّ (ت:1413هـ) حيث قال: «لا شك أنَّ ترجمته [القرآن الكريم] ما يُعين على ذلك [فهمه] ولكنّه لا بدّ من أن تتوفر في الترجمة براعة وإحاطة كاملة باللغة التي يُنقل منها القرآن إلى غيرها» [4].

### ـ ثانيًا: مذهب الحنفية:

اختلفت أقوال أتباع هذا المذهب؛ فمنهم مَن ينقل لنا رأي أبي حنيفة بالجواز وآخر ينقله بعدم الجواز، قال السرخسي (ت:483هـ): «إذا كان ما قرأ موافقًا لما في القرآن تجوز به الصلاة عند أبي حنيفة (رحمه الله تعالى)؛ لأنّه تجوز قراءة القرآن بالفارسية وغيرها من الألسنة، فيجعل كأنّه قرأ القرآن بالسريانية والعبرانية، فتجوز الصلاة عنده لهذا» [5].

ويذكر لنا محمد صالح البنداق ما كتبه عالم من علماء الحنفيّة ونُشر في مجلّة الأزهر جاء

<sup>[1]-</sup> كاشف الغطاء، محمد حسين(ت:1373هـ): دائرة المعارف النجفية، إعداد مركز النجف الأشرف للتأليف والتوثيق والنشر، ط 1، النجف الأشرف، مجمع الذخائر الإسلامية، 1346هـ ـ 2015 م، ص29.

<sup>[2]-</sup> أغا بُزرك الطهراني، محسن (ت:1389هـ): الذريعة إلى تصانيف الشيعة، ط 3، بيروت، دار الأضواء، 1403هـ - 1983 م، ج4، ص124.

<sup>[3] -</sup> مغنية، محمد جواد(ت:1400هـ): تفسير الكاشف، ط 3، بيروت، دار الملايين، 1981م، ج6، ص409.

<sup>[4]-</sup> الخوئي، أبوالقاسم، البيان في تفسير القرآن، التعليقة الخامسة (ترجمة القرآن وشروطها)، م.س، ص510.

<sup>[5]-</sup> السرخسي، محمد بن أحمد (ت:483هـ): المبسوط، لا ط، بيروت، طبعة دار السعادة، 1331ه، دار المعرفة، ج1، ص234.



فيه: «أجمع الأمّة على أنّه تجوز قراءة القرآن بغير العربية خارج الصلاة، ويمنع فاعل ذلك أشدّ المنع؛ لأنّ قراءته بغيرها من قبيل التصرّف في قراءة القرآن بما يخرجه عن إعجازه، بل بما يوجب الركاكة»[1].

إِلَّا أَنَّ ابن تيمية (ت:728هـ)، يقول: «إنّه[أبا حنيفة] رجع عنه»[2]. وذُكر أيضًا أنّ «ما يُنسب إلى أبي حنيفة (رحمه الله) أنّ مَن قرأ في الصلاة بالفارسية أجزأه فقد رجع عنه»[3].

### ـ ثالثًا: مذهب المالكية:

ذهبت المالكية إلى المنع حيث قالوا: «لا تجوز قراءة القرآن بغير العربية، بل لا يجوز التكبير في الصلاة بغيرها، ولا بمرادفه من العربية، فإن عجز عن النطق بالفاتحة بالعربية وجب عليه أن يأتم بَمن يحسنها، فإن أمكنه الائتمام ولم يأتم بطلت صلاته، وإن لم يجد إمامًا سقطت عنه الفاتحة، وذكر الله تعالى، وسبّحه بالعربية، وقالوا: على كلّ مكلّفٍ أن يتعلّم الفاتحة بالعربية، وأن يبذل وسعه في ذلك، ويجهد نفسه في تعلّمها وما زاد عليها إلّا أن يحول الموت دون ذلك، وهو بحال الاجتهاد، فيعذر» [4].

### ـ رابعًا: مذهب الشافعية:

قال الغزالي (ت:505هـ): «لا تقوم ترجمتها [أي: الفاتحة] مقامها»[5].

وقال النووي (ت:676هـ) في المجموع: «مذهبنا [أي: الشافعيّة] أنّه لا تجوز قراءة القرآن بغير لسان العرب سواء أمكنته العربية أم عجز عنها، وسواء أكان في الصلاة أم في غيرها، فإن

<sup>[1]-</sup> البنداق، محمد صالح، المستشرقون وترجمة القرآن الكريم، م.س، ص56.

<sup>[2]-</sup> ابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم (ت:728هـ): مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية، جمع وترتيب عبد الرحمن بن قاسم، وابنه محمد، لا ط، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، 1416هـ، ج2، ص71.

<sup>[3]-</sup> الحنفي، محمد بن علاء الدين على بن محمد (ت:792هـ): شرح العقيدة الطحاوية، ط 4، بيروت، المكتب الإسلامي، 1391هـ ج1، ص201.

<sup>[4]-</sup> الدسوقي، محمد عرفة (ت:1230هـ): حاشية الدسوقي على الشرح الكبير، لا ط، طبع دار أحياء الكتاب العربي، عيسى البابي الحلبي وشركاءه، ج1، ص136 ـ 137.

<sup>[5]-</sup> الغزالي، محمد بن محمد (ت:505هـ): الوجيز في الفقه الشافعي، تح: علي معوض وعادل عبد الموجود، ط 1، بيروت، مط/ شركة دار الأرقم بن أبي الأرقم، 1997م، ج1، ص166.

# الدِّراسَاتُ الْعَرَانِيَّة فِي الاُسِيَثِيرَاق البِسُويْدِي 🍑



أتى بترجمته في الصلاة بدلًا عنها لم تصح صلاته، سواء أحسن القراءة أم لا، وبه قال جماهير العلماء، منهم مالك، وأحمد، وأبو داوود»[1].

#### خامسًا: مذهب الحنابلة:

قال ابن قدامة (ت:620هـ): «لا تجزئه القراءة بغير العربية، ولا إبدال لفظ عربي، سواء أحسن القراءة بالعربية ... فإن لم يصل القراءة بالعربية لزمه التعلم فإن لم يفعل مع القدرة عليه لم تصح صلاته»[2].

وقال ابن تيمية (ت:728هـ): «فأمًا القرآن فلا يقرأه بغير العربية، سواء قدر عليها أم لم يقدر عند الجمهور. وهو الصواب الذي لا ريب فيه، بل قد قال غير واحد: إنّه يمتنع أن يترجم سورة أو ما يقوم به الإعجاز»[3].

وقال الزركشي (ت:494هـ): «لا تجوز قراءته بالعجمية سواء أحسن العربية أم لا، في الصلاة وخارجها لقوله تعالى: ﴿ إِنا أَنزلناه قرآنًا عربيًا ﴾ [يوسف:2]، وقوله تعالى: ﴿ ولو جعلناه قرآنا أعجميًا ﴾ [فصلت:44]، ثمّ قال استقر الإجماع على أنّه تجب قراءته على هيئته التي يتعلّق بها الإعجاز؛ لنقص الترجمة عنه، ولنقص غيره من الألسن عن البيان الذي اختص به من دون سائر الألسنة. وإذا لم تجز قراءته بالتفسير العربي لمكان التحدي بنظمه فأحرى أن لا تجوز الترجمة بلسان غيره» [4].

هذه آراء المذاهب الخمسة، ويبدو أنّ مَن منع الترجمة إلى اللغات الأخرى قصد الترجمة الحرفية للقرآن الكريم، وأمًا مَن أجاز الترجمة أراد بها الترجمة المعنوية التي من خلالها يتم العرفية للقرآن الكريم إلى الناس كافة؛ لأنّ القرآن هو المعجزة الخالدة والمهيمنة على

<sup>[1]-</sup> النووي، أبوزكريا محي الدين يحيى بن شرف، المجموع شرح المهذب، م.س، ج3، ص330.

<sup>[2]-</sup> ابن قدامة، عبد الله بن أحمد (ت:620هـ): المغني، تح: عبد الله التركي وعبد الفتاح الحلو، ط63، الرياض، دار عالم الكتب، 1417هـ، 45، ص232.

<sup>[3]-</sup> ابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم (ت:728هـ): اقتضاء الصراط المستقيم مخالفة أصحاب الجحيم، تح: حامد الفقهي، ط 2، القاهرة، مط/ السنة المحمدية، 1950م، ص203.

<sup>[4]-</sup> الزركشي، محمد بن بهادر، البرهان في علوم القرآن، م.س، ج1، ص303.



جميع رسالات السماء السابقة والمكمل لها، فلا بدّ من إيصال أحكامه وتعاليمه إلى البشر كافة، ولا يتأتى ذلك إلّا من خلال ترجمته إلى تلك اللغات.

### المطلب الرابع: الشروط الواجب توافرها في المترجم:

أمّا شروط المترجم فيمكن استعراضها في النقاط الآتية:

1 ـ لا بد أن يكون المترجِم خبيرًا بكلتا اللغتين، أي: اللغة الأصل واللغة المراد ترجمة الأصل لها، متمكّنًا من معرفة مزايا كلتا اللغتين ودقائقهما وآدابهما وأسرارهما معرفة كاملة.

2 أن يترجم المعنى المستفاد من الآيات من خلال اعتماده على التفاسير الموثوقة والمعتمدة عند عامّة المسلمين، وأن لا يلجأ إلى ما يستظهره من الآية بحسب فهمه بأوضاع اللغة؛ لأنّه قد تغيب عنه شواهد ودلائل ـ على خلاف ما استظهره ـ تُصرِف معنى الآية إلى خلاف ظاهرها.

3\_ أن يكون موضوعيًا في ترجمته بحيث لا يميل إلى عقيدته أو ينحاز إلى مذهبه؛ لأنّه سوف ينجر إلى إسقاطات تجعلها ترجمة لعقيدة وليس ترجمة لمعاني القرآن الكريم.

4- أن لا يتعرّض في ترجمته إلى بيان الألفاظ المتشابهة، ويتركها كما هي من دون توضيح، ويكتفي بمرادفاتها من تلك اللغة؛ لأنّ بيانها وشرحها ليس من مهمة المترجم؛ وإنّا هي من شؤون المفسّر فحسب.

5 أن يترك فواتح السور ـ أي: الحروف المقطعة في بداية السور ـ من دون تبديل أو تفسير؛ لأنّها رموز.

7 عدم التعرّض للنظريات العلمية، فلا يتطرّق إلى التفسير العلمي للرعد والبرق ـ مثلًا ـ عند آية فيها رعد وبرق، وإنّا يفسّر الآية بما يدلّ عليها اللفظ العربي.

8ـ أن يبتعد عن استعمال المصطلحات العلمية أو الفنية في ترجمته، إلَّا إذا توقف فهم الآية عليها؛ لأنّ مهمته هي بيان المعاني المستفاد لغويًا.

9ـ عدم التعرّض إلى الآراء والنظريات العلمية، فلا يترجم الألفاظ الواردة في القرآن الكريم عان قد تحقّق اكتشافها علميًا، وإنّا يترجمها بحسب ما يدلّ عليها اللفظ العربي.

# الدِّراسَانُ الْعِرَانِيَة فِي الْاِسْتِشِرَلِق السِّنُويْدِي 🍑



10 أن يضع المترجم الأصل مصحوبًا بالترجمة، ولا يترجم النص فقط من دون ذكر الأصل معه؛ كي لا يتوهّم المترجم إليهم أنّ هذا النص قرآنًا، وإنّا القرآن هو الأصل وبصحبته الترجمة المبيّنة والموضحة لمعانيه.

11ـ أن يعتمد في ترجمته للقرآن الكريم على قراءة حفص من دون التعرّض إلى القراءات الأخرى إلّا عند الحاجة إليها.

12\_ إذا توقف فهم الآية على ذكر سبب النزول، فيجب عليه ذكر ذلك السبب؛ دفعًا للتوهم.

13 في الترجمة يأتي بذكر الآية كاملة أو الآيات المرتبطة بموضوع واحد، ثمّ تحرّر معاني الكلمات في دقّة، ثمّ تفسير معاني الآية أو الآيات بعبارة واضحة جليّة.

14ـ توضع في مقدّمة كلّ سورة معلومات توضّح مكيّة السورة أو مدنيّتها.

15 في بداية الترجمة توضع مقدّمة تشتمل التعريف بالقرآن الكريم وفضله ومنزلته، وجملة من تعاليمه.

إذا توافرت هذه الشروط في المترجم نحصل على ترجمة للقرآن الكريم هي أقرب ما يكون من المعنى المراد من الآيات القرآنية، خالية تقريبًا من الأخطاء، موجزة في بيان المعنى، بعيدة عن الإطناب والإسهاب، لا تحتوي على تفسيرات غير معتمدة، رافعة لغموض الألفاظ المتشابهة، مصحوبة بالأصل، ذاكرة لسبب نزول الآية عند توقف فهمها عليه، ومثل هذه الترجمة الحاملة لهذه الصفات لا بد من القيام بها من قبل المؤسسات والمراكز المختصة بالدراسات القرآنية أو مراكز الترجمة المختصة بنقل التراث الإسلامي إلى اللغات الأجنبية، وخصوصًا ترجمة معاني القرآن الكريم؛ لما له من أثر بالغ في نفوس النّاس، فمن استمع إليه أو قرأه هدأت نفسه وتأثّرت به.

# المبحث الثالث

# أهداف ترجمة القرآن الكريم إلى اللغات الأجنبية ودوافعها

المطلب الأوّل: لماذا ترجم الغربيون القرآن الكريم إلى لغاتهم؟

المطلب الثاني: نبذة عن ترجمات القرآن الكريم.

المطلب الثالث: ترجمات المستشرقين.

المطلب الرابع: تقويم ترجمات المستشرقين.

### المطلب الأوّل: لماذا ترجم الغربيون القرآن الكريم إلى لغاتهم؟

إنّ الدراسة الأولى للّغة العربية عند الغربيين كانت في أديرة الرهبان، وكان أوّل وأهمّ عمل في مجال الترجمة من العربية الذي خصّصوا له الوقت والجهد هو القرآن الكريم، ولم يكن الهدف من ترجمته الاطلاع عليه والاستفادة منه فحسب، وإنّما لأجل محاربته بعد الوقوف على مضمونه [1]. وقد أثبت هذا الواقع أنّ الدافع الأصيل للاستشراق هو العمل على إنكار المقوّمات الروحية، والثقافية، والتاريخية، في ماضي هذه الأمّة وحاضرها ومستقبلها، والاستخفاف بها وتشويهها [2].

كما أنّهم اتخذوا «الترجمات سلاحًا فتّاكًا لهدم الإسلام، ووسيلة من وسائل التنصير لتنْزيل معتقدات النصارى على بعض ما قد يكون متشابهًا من آي القرآن؛ تلبيسًا وتضليلًا كما ضلّوا سواء السّبيل»[3].

و«حتى تلك الترجمات التي قام بها علماء غرضهم الدراسة والتعرّف على نصوص القرآن وبحسن نية، لم تكن هذه الترجمات موفّقة ولا أدت الغرض المطلوب، بل إنّها زادت من الصورة المشوّهة عن الإسلام لدى المثقّف الأوروبي»[4].

وعندما ترجم الغربيون القرآن الكريم إلى لغاتهم قاموا بوضع فهارس له بألفاظه، ووضعوا الدراسات التي لا تحصى عنه، ونشروا (دائرة المعارف الإسلامية) الشهيرة بلغات متعددة... لأنّهم فعلًا لم يتركوا بابًا إلّا وطرقوه، ولا موضوعًا إلّا وتخصّصوا فيه وعالجوه وتوسعوا به، فالواقع في كلّ ذلك وعلى الرغم من الخدمات الهائلة التي قدّموها عبر هذه الأعمال للمكتبة العربية وغير العربية، فقد كان عملهم هذا ذا هدف معيّن ومحدّد [5].

<sup>[1]-</sup> ظ: البنداق، محمد صالح، المستشرقون وترجمة القرآن الكريم، م.س، ص89.

<sup>[2]-</sup> ظ: البهي، محمد: المبشرون والمستشرقون في موقفهم من الإسلام، لا ط، الجامع الأزهر، الإدارة العامة للثقافة الإسلامية، مط/ الأزهر، (المقدمة)، ص1.

<sup>[3]-</sup> المليباري، محمد أشرف على، أهداف الترجمات الاستشراقية لمعاني القرآن الكريم ودوافعها، (بحث)، ص1.

<sup>[4]-</sup> فوزي، فاروق عمر، الاستشراق والتاريخ الإسلامي (القرون الإسلامية الأولى)، م.س، ص203.

<sup>[5] -</sup> ظ: البنداق، محمد صالح، المستشرقون وترجمة القرآن الكريم، م.س، ص89 ـ90.



# 🍑 - الدُّراسَاتُ الْعِرَانَيَّة في الأستِيْرَلَق اليَسُويْدِي

## المطلب الثاني: نبذة عن ترجمات القرآن الكريم:

انصبّت جهود المستشرقين على دراسة القرآن الكريم ومن ثَمّ ترجمته من لغته العربية إلى اللغات الأخرى من بعد ترجمته إلى اللاتينية، كما أنّهم لم يغفلوا ترجمة مئات الكتب العربية والإسلامية إلى اللغات الأوروبية.

وفي العصور الإسلامية الأولى سجِّلت محاولات لترجمة بعض الآيات إلى السريانية، ففي مكتبة مانشستر مخطوط فيه ترجمة لآيات القرآن الكريم، كما أنّ في متحف لندن مجموعة من المخطوطات باللغة السريانية تعود إلى عهد خلافة هشام بن عبد الملك، وفيها بعض آيات القرآن الكريم مترجمة إلى اللغة السريانية.

وتعدّ أوّل محاولة لتعريف الغرب بالقرآن الكريم هي بين (1096م ـ 1270م)؛ أي (490هـ وقام ـ 620هـ)؛ حيث ترجمت معاني القرآن إلى اللغة اللاتينية في عام ( 1143م) (528هـ)، وقام بهذه الترجمة مجموعة من الرهبان وعلى رأسهم روبرت أوف تشتر (Robert) of Chester) الإنجليزي الأصل

وكانت ترجمة (Robert of Chester) ومَن كان معه من الرهبان بإيعاز من بطرس الرهب أوروبا ورعايتها [4].

ولكن الدوائر الدينية المسيحية «جابهت هذه الترجمة باتخاذها من مخطوطاتها موقفًا

[1]- روبرت أوف تشتر (Robert of Chester) اشتهر من عام (1141م) إلى (1148م)، وهومن أهالي كبتان، تلقى العلم في تشتر ونسب إليها ودخل الرهبانية البندوقية، وقصد الأندلس أسقفًا على بأمبولونة عام (1143م) وتثقف بالثقافة العربية ولاسيّما بالعلوم الرياضية والفلكية منها، واختير مستشارًا لصقلية، واشترك مع زميله (هرمان الدلماطي) في ترجمة العلوم كما جاء في خطاب بطرس إلى القدّس برنار: قابلت روبرت وصديقه هرمان الدلماطي عام (1143م) بالقرب من (الأبرد) في إسبانيا، وقد صرفتهما من علم الفلك إلى ترجمة القرآن باللاتينية عام (1142م). (ظ: الندوي، عبد الله عباس، ترجمة معاني القرآن وتطور فهمه عند الغرب، كتاب شهري يصدر عن رابطة العالم الإسلامي، السنة الخامسة عشر، جمادى الآخر، 1417هـ العدد174، هامش: 39. وانظر مصادره.

[2]- ظ: مقدَّمة سيرروز في ترجمة جورج سيل، نقلاً عن: الندوي، عبد الله عباس، ترجمة معاني القرآن وتطور فهمه عند الغرب، م.س، ص39. [3]- راهب لاهوتي فرنسي ولد حوالي(1092م)، في أفرن (وسط فرنسا) (Auvergne) تولى رئاسة دير كلوني في الثلاثين من عمره (1122م)، وفي رئاسة دير كلوني في الثلاثين من عمره (1122م)، وفي رئاسة الثانية إلى إسبانيا قرب نهاية (1111م) أهتم بأحوال المستعربين الكاثوليك أي: المسيحيين الذين كانوا يعيشون تحت المسلمين في إسبانيا وكانوا يتكلّمون العربية، وعمد إلى ترجمة القرآن الكريم إلى اللغة اللاتينية بواسطة مجموعة من الرهبان وكان على رأسهم (روبرت أوف تشتر)، إلّا واحد كان غير معروف لم يكن من الرهبان وهو(هرمان الدلماطي) (Hermann von Dalmatia). ظ: بدوي، عبد الرحمن، موسوعة المستشرقين، م.س، ص110؛ (ظ: عبد المحسن، عبد الراضي محمد، الوحي القرآني في الفكر اللاهوتي (دراسة تحليلية نقدية) (بحث ص22).

[4] - ظ: فوزى، فاروق عمر، الاستشراق والتاريخ الإسلامي (القرون الإسلامية الأولى)، م.س، ص199.



حازمًا، وهو منعها من الظهور بعد أن اعتبرتها عده الدوائر عاملًا مهمًّا من شأنه أن يسهّل التعريف بالإسلام وانتشار هذا الدين بدلًا من أن تخدم الهدف الذي سعت إليه الكنيسة أصلًا، وهو محاربة الإسلام كما هو معروف» $^{[1]}$ .

وهذه الترجمة ظلّت محفوظة في الدير ولم ترَ النور إلّا في سنة (1543م)، أي: بعد أربعة قرون على وضعها، حتى ظهرت المطابع، فطبعت على يد الطبّاع (ثيودور ببلياندر) (Theodore Bibliander) في مدينة بازل(BASEL) السويسرية، وبعد طباعتها اعتمدت لفترة طويلة ـ أساسًا لترجمات عدد من اللغات الأوروبية[2].

وتوجد رواية أخرى لهذه الترجمة، تُشير إلى أنّ بعض الرهبان من إيطاليا وألمانيا قد أحرقوها؛ خوفًا من تأثيرها على عقول بعض الناس من الناشئة وضعاف الإيمان، ثمّ طبعت في سنة (1554م) في مدينة (بازل)؛ ولعلّها لترجمة أخرى قام بها رهبان كاثوليك من إيطاليا<sup>[3]</sup>.

و«بعد صدور طبعة من هذه الترجمة على يد العالم الإيطالي (باغانيني) أمر البابا بولس الثالث بإتلافها، ولم تسمح الكنيسة بطبع ترجمة القرآن الكريم باللاتينية إلّا في عهد البابا ألكسندر السابع (1555م ـ 1567م)، وبعد ذلك أخذت الترجمات تتوالى بعدد من اللغات، ومنها العبرية التي وضعها حاخام (جزيرة زانتي) يعقوب بن إسرائيل عام (1634م) نقلًا عن الترجمة اللاتينية»[4].

وهذه الترجمات كانت قاصرة عن بيان المعنى القرآني المطلوب، كما أنّها اشتملت على مقدّمات كُتبت لكلّ ترجمة، كان الهدف من بعضها نقل فكرة مشوّهة عن الإسلام ونبيّه وكتابه؛ فهي مملوءة بالتخرّصات والقصص الأسطورية، وكان تأثيرها على الأوروبيين سلبيًا، وهذا ما كان تهدف إليه الكنيسة الأوروبية منذُ البداية[5].

أمّا «المسلمون غير العرب فقد شعروا بالحاجة إلى معرفة القرآن الكريم، فلم يتوانوا

<sup>[1]-</sup> البنداق، محمد صالح، المستشرقون وترجمة القرآن الكريم، م.س، ص95. وانظر مصادره.

<sup>[2] -</sup> ظ: البنداق، محمد صالح، المستشرقون وترجمة القرآن الكريم، م.س، ص95 ـ 96.

<sup>[3] -</sup> ظ: الندوى، عبد الله عباس، ترجمة معانى القرآن وتطور فهمه عند الغرب، م.س، ص39.

<sup>[4]-</sup> البنداق، محمد صالح، المستشرقون وترجمة القرآن الكريم، م.س، ص95. وانظر مصادره.

<sup>[5]-</sup> ظ: فوزي، فاروق عمر، الاستشراق والتاريخ الإسلامي (القرون الإسلامية الأولى)، م.س، ص201.

# الدُّراسَانُ الْعَرَانِيَة فِي الأَسِيْشِرَلِق البِسُويْدِي 🏎



عن ترجمته بلغاتهم وتعليمه أبنائهم، وكان رائدهم في ذلك النية الحسنة، فبدأت تظهر ترجمات للقرآن الكريم بلغات أهلها المسلمين: كالفرس، والأتراك، والأندونسيين، وأهل السند والبنجاب، وأهل الملايو، كما ظهرت ترجمات أيضًا بلغات المسلمين الذين يشكّلون مجموعات ضخمة ضمن شعوب بلدان ضخمة السكان كالصين، وروسيا، واليابان، وغيرها»[1].

ومن منطلق الرد على الترجمات الأوروبية التي شوّهت نصوص القرآن الكريم، قام عدد من العلماء المسلمين ـ خاصة الهنود والباكستانيين ـ بترجمة القرآن الكريم إلى اللغة الإنجليزية، ومنها ترجمة العلامة الهندي عبد الله يوسف علي، وكذلك محمد علي اللاهوري[2].

والظاهر أنّ بعض مَن ترجم شيئًا من آيات القرآن وكانوا من غير المسلمين هم السريان؛ ويتضح ممّا تقدّم أنّ الخطوة الأولى لترجمة القرآن إلى اللغة اللاتينية، كان المحرك لها هو الدافع الديني؛ لأنّ الرهبان هم أول مَن تصدوا لهذه المهمة، ولكن لم يكتب لهذه الترجمة الانتشار؛ لأنّ دوائر الديانة المسيحة اعتبرتها ترويجًا للإسلام، واستمر المنع حتى ظهور المطابع، ثمّ أخذت هذه الترجمات بالانتشار شيئًا فشيئًا، إلّا أنّ معظم هذه الترجمات نقلت صورة مشوّهة عن الإسلام ونبيّه وكتابه؛ لذلك ظهرت ترجمات للقرآن الكريم قام بها علماء مسلمون ردًا على تلك الترجمات التي شوّهت صورة الإسلام.

### المطلب الثالث: ترجمات المستشرقين:

إنّ معظم الترجمات التي قام بها المستشرقون تعدّ من أسوأ الترجمات لمعاني القرآن الكريم على الإطلاق؛ لأنّ الهدف الوحيد كان هو إيجاد حاجز بين القرآن وبين من يُريد فهم الإسلام [3]، وهناك هدف آخر لهذه الترجمات وهو التنصير وبث الشكوك في قلوب المسلمين الضعفاء [4].

فلأجل «ذلك شوّهوا معاني القرآن أيّا تشويه، وجهلوا – أو تجاهلوا - أيسر قواعد اللغة ونظام التراكيب ومعنى المفردات العربية، ولم يحاولوا فهم معاني القرآن على الإطلاق، ولم

<sup>[1]-</sup> البنداق، محمد صالح، المستشرقون وترجمة القرآن الكريم: 95. وأنظر مصادره.

<sup>[2] -</sup> ظ: فوزي، فاروق عمر، الاستشراق والتاريخ الإسلامي (القرون الإسلامية الأولى)، م.س، ص202.

<sup>[3]-</sup> ظ: أبوزيد، أحمد محمود: ترجمات المستشرقين لمعاني القرآن الكريم، مقال منشور على شبكة المعلومات العالمية www.alukah.net

<sup>[4]-</sup> ظ: عبد الحميد، عبد الغني أكوريدي، المستشرق القسيس إيليجا كولا أكلاندي ومنهجه في ترجمة معاني القرآن الكريم إلى لغة اليوربا، م.س، ص13.



يعتمد أحد منهم البحث العلمي للوصول إلى الحقيقة، وهناك مغالطات كثيرة في ترجماتهم، والفكرة السائدة فيها أنّ القرآن ليس إلّا مجموعة أقاويل متفرّقة وقصص سمعها الرسول (صلى الله عليه وسلّم) من علماء اليهود والنصارى»[1].

وجاءت ترجمات المستشرقين على نوعين؛ هما: الترجمة الكليّة، والترجمة الجزئيّة.

والمراد بالترجمة الكليّة: «هي التي تشمل القرآن عمومًا ابتداءً من سورة الفاتحة وانتهاء بسورة الناس، أو بحسب ترتيب النزول عند البعض، ولكنّها تستقطب جميع مفردات القرآن»[2].

ومن الترجمات التي جاءت مرتبة على ترتيب المصحف أي: تبدأ بسورة الفاتحة وتنتهي بسورة الناس، هي ترجمة: (جورج سيل)<sup>[3]</sup>، وترجمة: (آربي)<sup>[4]</sup>، وأمّا الترجمات التي جاءت مرتبة بحسب نزول الآيات والسور؛ فهي ترجمة: (راد ويل)<sup>[5]</sup>، وترجمة: (بالمر)<sup>[6]</sup>.

[1]- أبوزيد، أحمد محمود، ترجمات المستشرقين لمعاني القرآن الكريم، مقال منشور على شبكة المعلومات العالمية www.alukah.net

[2]- الصغير، محمد حسين، المستشرقون والدراسات القرآنية، م.س، ص117.

[3]- جورج سيل (1697 ـ 1678م) كان محاميًا، درس العربية في أوقات فراغه، واقتنى مجموعة من الكتب العربية، ومن أهم آثاره العلمية: ترجمته للقرآن الكريم مع مقدّمة اشتملت على الطعن والتشويه بالدين الإسلامي. أمّا ترجمته فقد ظهرت لأول مرّة في لندن عام (1734م) ولا يزال يُعاد طبعها على مرّ الأيام رغم ظهور عدد من الترجمات الإنجليزية... وهذا دليل على أنّ هذه الترجمة قوبلت بشيء كبير من الاستحسان من المعنيين بترجمة معاني القرآن، ولم ينكر عليها أحد من علماء الإسلام. ظ: الندوي، عبد الله عباس، ترجمة معاني القرآن الكريم وتطور فهمه عند الغرب، م.س، ص44.

[4]- آرثر جون آربري، ولد في (12 مايو1905م) في مدينة بورتسموث، جنوب إنجاترا، كان والده يعمل ضابطًا في البحرية الملكية، تدرّج في دراسته إلى أن درس العربية، فتميّز بها من بين أقرانه؛ حيث حصل على المرتبة الأولى في الدراسات الشرقية لمرّتين، وكان دراسته للعربية على يد الأستاذ (رينولد أنن نيكلسون)، سافر إلى مصر وعُيّن أستاذًا للدراسات القديمة (اليونانية واللاتينية) في جامعة القاهر الجامعة المصرية سابقًا \_ ومن آثاره العلمية: فهرس المخطوطات العربية في مجموعة شستر بيتي في دبلن، وترجمة القرآن الكريم، وغيرها من الآثار، توفي في عام (1969م) في كمبردج. أمّا ترجمته: فقد أصدر أولًا ترجمة لمختارات من بعض آيات القرآن، مع مقدّمة طويلة وصدر ذلك بعنوان (Holy Koran وفي عام (1955م) أصدر ترجمته المفسّرة للقرآن الكريم تحت عنوان (The Koran Interpreted) في مجلدين. (ظ: بدوي، عبد الرحمن، موسوعة المستشرقين، م.س، ص7).

[5]- جون ميدوز رودويل حائز على شهادة الماجستير من جامعة كمبردج وعمل قسيسًا للكنيسة في لندن.

أمًا ترجمته: فهي ترجمة لمعاني القرآن الكريم إلى اللغة الإنجليزية قام بها عام (1861م) وتعدّ من أهم ترجمات المستشرقين للقرآن الكريم في القرن التاسع عشر، وقد انتشرت ترجمته آنذاك في البيئة النصرانية التي كان (رودويل) يمثلها أحسن تمثيل؛ حيث كان مستشرقًا وقسيسًا. تقع الترجمة في حوالي خمسمائة صفحة من القطع المتوسط. (ظ: الخطيب، عبد الله، دراسة نقدية لترجمة معاني القرآن الكريم إلى اللغة الإنجليزية للمستشرق ج. م. رودويل (بحث) ، م.س، ص2 ـ 3. وانظر مصادره).

[6]- هوإدوارد هنري بالمر(1840م ـ 1882م) كان محاضًرا للّغة الهندية في جامعة كمبردج، وترجم مجموعة من الشعر العربي إلى اللغة الإنجليزية، وتضلّع باللغة العربية وعُبُن أستاذًا في كمبردج، ثمّ زاول الصحافة والمحاماة وسافر إلى مصر بتكليف من حكومته، وعُبُن رئيسًا لمترجمي القوة البريطانية في مصر، تم قتله على يد جندي إنجليزي ولم يُعرف السبب الذي دعا الجندي لقتله. أمّا ترجمته: فقد ظهرت هذه

# 🍑 - الدِّراسَاتُ الْجَرَانِيَّة في الأسِيْشِرَاق السِسُويْدِي

وأمّا الترجمة الجزئيّة: «فهي التي تعتمد على مختارات مترجمة من القرآن، بحسب الموضوعات أو السور أو الأجزاء»[1].

### المطلب الرابع: تقويم ترجمات المستشرقين:

تضمّنت ترجمات المستشرقين جملة من الأخطاء والهفوات والمغالطات، وقد قام مجموعة من الباحثين المسلمين بجملة من الدراسات العلمية التي تتبعت الترجمات الموجودة لمعاني القرآن الكريم للغات متنوعة، والوقوف على أخطائها؛ ومن تلك الدراسات ـ التي ذكرها الباحث (أحمد محمود أبو زيد) ـ رسالة الباحثة (إيمان الزيني) عن الترجمات المستقبلية (قدّمت للحصول على درجة الماجستير من جامعة الأزهر)، وفي هذه الرسالة بيّنت أنّ المترجمين الغربيين الذين قاموا بترجمة القرآن الكريم جاءت ترجماتهم مفرغة من روح القرآن، كما أنّها لا تمكن القارئ غير العربي من إدراك حقيقة معانيه؛ لأنّه من الصعوبة بمكان على الذين لم يولدوا في بيئة إسلامية فهم معاني القرآن الكريم، وذكرت أنّ هنالك اتجاهات متعددة لهذه الترجمات، منها: ترجمة (جورج سيل) عام (1734 م)، وترجمة (أربري) (1735م)، أمّا ترجمة الالتزام بتوقيفيتها، وكذلك اختار الألفاظ التي توحي بتناقضها مع اللفظ العربي، ما جعلها ترجمة مجانبة للحقيقة مائلة إلى الطعن بالإسلام، وترجمة (أربري) جاءت بتفضيل أسلوب النص الأصلي على حساب المعنى، فأصبحت وكأنّها أشعار خالية من معانيها، وفقد النص جزءًا من معناه الدلالي وبلاغته، وساعده على ذلك عدم وجود هوامش توضيحية، وقد اتضح من خلال مقارنة الآيات بترجمتها أنّ هناك مجموعة من العيوب الخطيرة لهذه الترجمات أناً.

وأمّا أبرز مغالطات المستشرقين وأخطائهم في ترجماتهم؛ فهي:

الترجمة عام (1880م ـ 1298هـ) في بريطانيا، وقد أُعيد طبعها مرّات عدّة كان آخرها عام (1952م ـ 1372هـ). (ظ: الندوي، عبد الله عباس، ترجمة معاني القرآن الكريم وتطور فهمه عند الغرب، م.س، ص55).

<sup>[1]-</sup> الصغير، محمد حسين، المستشرقون والدراسات القرآنية، م.س، ص117.

<sup>[2]-</sup> ظ: أبوزيد، أحمد محمود، ترجمات المستشرقين لمعاني القرآن الكريم، مقال منشور على شبكة المعلومات العالمية: www.alukah. وأنظر مصادره.



- 1 زعمهم أنّ الإسلام لم يكن إلّا دعوة محلية 1
- 2\_ زعمهم أنَّ الرسالة التي جاء بها محمد (صلى الله عليه وسلّم) هي عبارة عن حركة إصلاحية محلية زمانية مقصورة على أهل مكة.
  - 3ـ العمل على تشويه مقاصد القرآن وتفريغه من قدسيته[2].
  - 4ـ التلاعب بالنصّ القرآنيّ من خلال إزاحة الآيات من مكانها التوقيفي.
    - $^{[3]}$  الكريم الكريم الكريم  $^{[6]}$

<sup>[1] -</sup> ظ: الندوي، عبد الله عباس، ترجمة معاني القرآن وتطور فهمه عند الغرب، م.س، ص17.

<sup>[2]-</sup> ظ: أبوزيد، أحمد محمود، ترجمات المستشرقين لمعاني القرآن الكريم، مقال منشور على شبكة المعلومات العالمية: www.alukah.net

<sup>[3] -</sup> ظ: البنداق، محمد صالح، المستشرقون وترجمة القرآن الكريم، م.س، ص102.

# المبحث الرابع ترجمات المستشرقين السويديين للقرآن الكريم

المطلب الأوّل: ترجمة القرآن الكريم إلى اللغة السويدية.

المطلب الثاني: هاذج من ترجهات المستشرقين السويديين.

## المطلب الأوّل: ترجمة القرآن الكريم إلى اللّغة السويدية:

في اللغة السويدية نرصد أكثر من ترجمة لمعاني القرآن الكريم، وقد جاءت هذه الترجمات متباينة في ما بينها؛ تبعًا لأهدافها ومراميها، وهي بحسب ترتيبها الزمني وفق الآتي:

### ـ الترجمة الأولى للقرآن الكريم:

كانت الترجمة الأولى للقرآن الكريم على يد كبير القساوسة (بيشوب يوهان آدم تنجستاديوس) (Biskop Johan Adam Tingsatius) (المحكمة التجستاديوس) (المحكمة المحلفي القرآن الكريم، كما أنّها لم تشمل جميع آيات القرآن، فكانت ترجمة لبعض آياته وسوره، ولم يُكتب لها أن تطبع وبقيت مخطوطة [1].

### 2ـ الترجمة الثانية للقرآن الكريم:

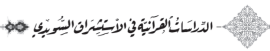
الترجمة الثانية للقرآن الكريم شملت جميع سور القرآن الكريم وآياته، وهذه الترجمة قام بها (يوهان فريدرك سبستيان كروزينستولبه) (Johan Fredrik Sebastian) rusenstolpe (با نورستدت وسونر) في دار نشر (با نورستدت وسونر) في الستوكهولم)، وهذه الترجمة لم يقم بها مستشرق أكاديمي، وإغّا قام بها ضابط ودبلوماسي شارك في حرب الحرية اليونانية، وتضمّنت ترجمته مقدّمة مكونة من (158) صفحة، تناول فيها الإسلام وأهميته بصفته دينًا، وتطرّق إلى ذكر سيرة النبي محمد المرابي وأعطى صورة منصفة ـ بالقياس مع غيره ـ عن الإسلام، كما احتوت ترجمته حواش تفسيرية، اعتمد في إعدادها على مجموعة من الترجمات، منها: ترجمة (ماراشي) باللغة اللاتينية، وترجمة (سيل) باللغة الإنجليزية، وترجمة (سي سافاري) باللغة الفرنسية [ق].

<sup>[1] -</sup> ظ: الدبعي، محمود، مقال بعنوان: خارطة الإسلام بالسويد لعام 2013م، على الرابط:

<sup>.</sup>www.grenc.com/show\_article\_main.cfm?id=26829 وانظر مصادره.

<sup>[2] -</sup> ظ: م . ن. وأنظر مصادره.

<sup>(</sup>نط: www.oversattarlexikon.se/artiklar/Svenska\_Koranöversättningar). (ظ:



### الترجمة الثالثة للقرآن الكريم:

كما أنّه أضاف بعض الإضافات التفسيرية والتعليقات، واعتمد على التفسيرات الإسلامية، وكذلك ترجمات المستشرقين الأوروبيين؛ أمثال: (فليشر، نولدكه، غوستاف لوبون، ألويس سبرينجر، ويليام موير) وتميّزت ترجمته بعبارات سلسة وأسلوب جيد<sup>[4]</sup>.

ويذكر (تورنبيرغ) أنّه استخدم في ترجمته التعليقات الممكنة والمفيدة مع إبعاد التفسيرات

www.grenc.com/show\_article\_main.cfm?id=26829.

<sup>[1]-</sup> ظ: الدبعي، محمود، مقال بعنوان: خارطة الإسلام بالسويد لعام 2013م، على الرابط:

<sup>[2]-</sup> Ŀ: www.oversattarlexikon.se/artiklar/Svenska\_Koranöversättningar

<sup>[3]-</sup> ظ: Tornberg, Karl Johann , Koranen, p: 9

ظ- اع: www.oversattarlexikon.se/artiklar/Svenska\_Koranöversättningar



الزائدة، وجاءت هذه الترجمة نتيجة لعمل طويل في التراث العربي دام مدّة أربعين سنة؛ فقد أعدّ هذه الترجمة في السنوات الأخيرة من عمره، حيث يقول: «أتيحت لي الفرصة... أن أترجم القرآن الكريم بأكمله، وقد تم تنقيح هذه الترجمة بالكامل»[1]، كما أنّه يؤكد أنّ كلّ كلمة أو معنى استخدمه في ترجمته له وزنه ومبرّره من جميع الجوانب، ثمّ بعد ذلك تطرّق إلى المشاكل والمعوقات التي رافقت عمله هذا؛ وهي:

المشكلة الأولى: «أنّ لغة القرآن تكون غامضة في معظمها وليس نادرًا؛ إذ إنّ التعبير غير الواضح جعل الترجمة الحرفية في عدد من المواضع مستحيلة تمامًا؛ ولذلك كان من الضروري أن نفكر جزئيًا في المعاني وجزئيًا في الشرح القصير الذي يبيّن للقارئ كيفية فهم التعبير، وقد حُددت كلّ الأجزاء في النص وبخط مائل ووضعت بين قوسين لتجنب أكبر قدر ممكن من الملاحظات التي تعكّر القراءة»[2].

المشكلة الثانية: «إنّ القرآن كرّر مرارًا وتكرارًا قصص الشعوب القديمة نفسها عن الأنبياء القدماء، وعن الشعوب الذين تم تدميرهم من دون السماح لهم بالتحذير؛ حيث يُعدّ هذا التكرار مملًا حقًا للقارئ غير المسلم»[3].

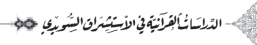
ثمّ ذكر سببًا وجيهًا لتكرار القصص في القرآن الكريم بقوله: «يمكن للمرء أن يرى بسهولة التمييز غير المفهوم بين هذا السجل الديني والكتابات المقدّسة لدينا، ولكن في كثير من الحالات إنّ المقارنة بين هذه القصص المتكررة يُثير الاهتمام عندما تصوّر أنّها نوع من الخطب لمناسبات مختلفة ولأسباب مختلفة، ومن ثَمَّ مّت إعادة الصياغة لهذا الغرض... ولذلك فقد أشرت إلى الأماكن التي توجد فيها؛ إذ إنّ تدقيقها له أهمية قصوى سواء بالنسبة للمترجم أو للقارئ الذي يريد أن يتعمّق في فهم الكلمات»[4].

<sup>[1]-</sup> Tornberg, Karl Johann , Koranen, p: 9

<sup>[2]-</sup> I bid, p: 10

<sup>[3]-</sup> I bid, p: 10

<sup>[4]-</sup> Tornberg, Karl Johann, Koranen, p: 9-11



### 4ـ الترجمة الرابعة للقرآن الكريم:

اقتصرت هذه الترجمة على بعض سور القرآن الكريم ولم تشمل جميع آياته، قام بها المستشرق (أوكه أوهلمارك) في عام  $(1876)^{[1]}$ , وقد استند في ترجمته هذه على الترجمة الألمانية التي قام بها المستشرق الألماني (لودفيغ أولمان) في سنة (1840) وهي ترجمة لا يمكن الاعتماد عليها؛ لأنّها مجرد انتقادات [2].

### 5\_ الترجمة الخامسة للقرآن الكريم:

تعدّ هذه الترجمة أكثر انتشارًا في السويد من سابقاتها، وهي من الترجمات المعتمدة في المكتبات السويدية العامة، قام بها المستشرق (كارل فلهلم زترستين) (K.V. Zettersteens) المكتبات السويدية العامة، قام بها المستشرق (كارل فلهلم زترستين) (1866م ـ 1953م)، في عام (1917م) وهو أستاذ اللغات السامية في جامعة أوبسالا إلى عام (1931م) ويتعلّق ظهور هذه الترجمة للقرآن الكريم بتطور التاريخ الديني؛ حيث ينظر إلى القرآن باعتباره وثيقة تعكس تجربة النبي محمد المرابقية الدينية، وفي هذه الترجمة عمد (زترستين) إلى تشويه صورة النبي محمد المرابقية وجعلها أكثر سلبية، وهذا العمل يحتوي على تفسير سلبي واضح لشخصية محمد النبي الساس طريقة النظر في البيانات السلبية عن النبي المرابقية وأنّ القرآن نصّ تاريخي يمكن فهمه على أساس طريقة النظر في البيانات السلبية عن النبي المرابقة النظر في المعادرة.

وتضمّنت ترجمته مقدّمة من (15) صفحة، تناول فيها شخصية النبي محمد وتضمّنت ترجمته مقدّمة من (15) صفحة، تناول فيها شخصية النبي محمد أسد) سلبية، واعتمد إلى حدّ كبير على أشهر التعليقات من قِبل المترجمين؛ كتعليقات (محمد أسد) ـ التي اعتمد فيها على ما كتبه أثمة التفاسير؛ مثل: البيضاوي، والبغوي، والزمخشري، والرازي ـ وغيره، وكان يضع النص القرآني في سياق التاريخ الديني، ثمّ يوضح العلاقة ما بين النص القرآني والقصص، والظواهر التي يُشير إليها، والتقاليد اليهودية، والمسيحية، وفي عام (1970م) تم

www.grenc.com/show\_article\_main.cfm?id=26829.

www.grenc.com/show\_article\_main.cfm?id=26829.

<sup>[1]-</sup> ظ: الدبعى، محمود، مقال بعنوان: خارطة الإسلام بالسويد لعام 2013م، على الرابط:

www.oversattarlexikon.se/artiklar/Svenska\_Koranöversättningar : ظ: [2]

<sup>[3]-</sup> ظ: الدبعي، محمود، مقال بعنوان: خارطة الإسلام بالسويد لعام 2013م، على الرابط:



نشر ترجمة (زترستين) بإضافة تعليق تكميلي لها من قِبل كريستوفر تول بـ (51) صفحة[1].

ويرى الدبلوماسي السويدي (محمد كنوت برنستروم) أنّ الطبعة الجديدة لترجمة القرآن الكريم للأستاذ (كارل فلهلم زتّرستين) الصادرة عام (1917م) مهمة، ولا تزال متاحة في الأسواق؛ لأسباب عدّة، منها: أنّ هذه الترجمة هي عمل معرفي كبير، ومن الناحية اللغوية جيدة؛ لأنّ مجموعة من خبراء اللغة قاموا بها، ولكنّها من ناحية المضمون غير كافية؛ لأنّ ترجمة الكلام من دون معانيه لا يوضح المراد من ذلك النص، وتكون الصورة بالنسبة للنص ناقصة وغير مكتملة، كما أنّ اللغة التي كتبت بها تلك الترجمة صارت قديمة وأجنبية بالنسبة إلى قرّاء اليوم [2].

ويذكر (كارل فلهلم زترستين) أنّ ترجمة القرآن هذه مقدّمة إلى الجمهور السويدي، وفي المقام الأول موجهة إلى القرّاء الذين يرغبون في دراسة السجل المحمدي المقدّس (الوثيقة المحمدية المقدّسة) ـ بحسب تعبيره ـ والذين لا يمكنهم معرفة اللغة العربية،، ثمّ يبيّن أنّ المعلومات المتعلّقة بالتسلسل الزمني للقرآن مستمدة بشكل حصري من (نولدكه وشفالي)، وأنّ مقترحات التصحيح تستند بالكامل إلى نتائج أبحاث (بارث)، وأنّ بيان قضايا ومسائل النزاع النظرية البحتة بين محمد وأبناء بلده يتصل بشكل أساس بـ (بوهل)، هذه الوسائل المساعدة، التي تستخدم بصورة مؤقتة كثيرًا، سيتم الاستشهاد بها من ناحية أخرى بالطريقة المعتادة [6].

واعتمد في ترجمته على المصادر التفسيرية العربية الآتية:

- ـ تفسير الطبرى.
- ـ تفسير الفخر الرازي.
- ـ تفسير الكشاف للزمخشري.
- ـ تفسير أنوار التنزيل وأسرار التأويل للبيضاوي.
  - ـ تفسير البغوي.

www.oversattarlexikon.se/artiklar/Svenska\_Koranöversättningar : ظ:

<sup>[2] -</sup> ظ: Bernström, Mohammed Knut, Koranens, p: 8

Zettersteen, Karl Vilhelm, Koranen, P: 6 -[3]

# 🍀 >- الدِّراسَا أَ الْعِرَانَيَة في الأَسِيْشِرَكِ السِّنُويْدِي 🍫



كما اعتمد في ترجمته على المصادر الأجنبية الآتية:

- ـ جاكوب بارث، دراسات على نقد وتفسير القرآن: الإسلام، الجزء السادس، من ص 113-148.
- ـ فرانتس بوهل، حياة محمد، مع مقدّمة للظروف في شبه الجزيرة العربية قبل محمد (كوبنهاغن، 1903م).
  - ـ ليون كايتاني، حوليات الإسلام (ميلانو، 1905م).
  - ـ هوبيرت غريم، محمد، الجزء من 1-11 (مونستر، ١٨٩٢م ١٨٩٥م).
    - ـ مارتاين تيودور هوتسما، دائرة المعارف الإسلامية (لايدن، 1913م).
- $_{-}$  ثيودور نولدكه، تاريخ القرآن، الجزء الثاني، تعديل بقلم فريدريش شكوالي (لايبزيغ، 1909م)، والمساهمات الجديدة في العلوم اللغوية السامية (ستراسبورغ، 1910م)، والرسومات الشرقية (برلين، 1892م) $_{-}^{[1]}$ .

### 6- الترجمة السادسة للقرآن الكريم:

هذه الترجمة جاءت من قبل الفرقة (القاديانية الأحمدية) قام بها الدكتور قانيتا صديق ولا (Qannita Sadiqe)، وتم طباعة هذه الترجمة بعنوان (الكتاب المقدّس)، ولكنّها لم تلقَ قبولًا من الجاليات المسلمة في السويد، وكذلك المؤسسات الإسلامية السويدية [2]؛ والسبب وراء رفض هذه الترجمة من قبل المسلمين في السويد؛ هو: كونها تعكس تفسير الفرقة القاديانية الأحمدية فحسب من دون التطرّق إلى أيّ تفسيرٍ آخر، أي: إنّها لا تخرج عن اعتقادات ومبتنيات الفرقة الأحمدية [3].

ويقول قانيتا في حق الترجمات السويدية: «هذه الترجمات بغالبيتها تعتمد على ترجمات أوروبية فرنسية، وألمانية، وإنجليزية، الأمر الذي جعلها بعيدة عن الأصل، ومليئة بالأخطاء

 $www.grenc.com/show\_article\_main.cfm?id=26829.$ 

<sup>[1]</sup> ظ: Zettersteen, Karl Vilhelm, Koranen, p: 7

<sup>[2]-</sup> ظ: الدبعي، محمود، مقال بعنوان: خارطة الإسلام بالسويد لعام 2013م، على الرابط:

www.oversattarlexikon.se/artiklar/Svenska\_Koranöversättningar : ط: -[3]



اللغوية والفقهية الفاحشة، والتشويهات المتعمّدة وغير المتعمّدة للقرآن الكريم»[1].

ويتبين ممّا تقدّم أنّ الدافع الأول للترجمة الأولى كان دينيًّا؛ لأنّها جاءت على يد كبير القساوسة (بيشوب يوهان)، في حين اتسمت الترجمة الثانية بالإنصاف بالقياس مع غيرها، وأمّا الترجمات الثالثة والرابعة والخامسة فقد اتّصفت بالطعن والنقد والتشويه لصورة القرآن الكريم ولنبي الإسلام محمد والتربيّية، كما أنّها لم تعتمد بصورة مباشرة على المصادر الإسلامية الرصينة والموثوقة، أمّا الترجمة السادسة فقد أعرض المسلمون عنها بسبب كونها تعكس صورة الفرقة الأحمدية للقرآن الكريم فقط.

### 7- الترجمة السابعة للقرآن الكريم:

تعدّ الترجمة التي قام بها الدبلوماسي السويدي (محمد كنوت برنستروم) من أهم الترجمات التي قام بها السويديون وأفضلها على الإطلاق، وهي الترجمة العصرية للقرآن الكريم في السويدية.

كان (برنستروم) ينتمي إلى عائلة سويدية تدين بالدين المسيحي (البروتستانتي)، ثمّ تحوّل إلى (الكاثوليكية)، وبعدها عمل سفيرًا لدولة السويد في المغرب العربي ما يقارب سبع سنوات، وتعرّف على الإسلام والمسلمين في ذلك البلد، وأُعجب وانبهر بالقرآن الكريم والطقوس الإسلامية هناك، فأعلن إسلامه سنة (1985م) وحمله إيمانه على تعلّم اللغة العربية؛ كي تكون قراءته للقرآن الكريم بلغته الأصلية [2].

عمل (بيرستروم) على إنجاز أكمل ترجمة لمعاني القرآن الكريم إلى اللغة السويدية، فصدرت ترجمته عن (دار بروبريوس) في العاصمة السويدية (أستوكهولم)، سنة (1999م) وكانت مؤلفة تقريبًا من ألف صفحة، وتحمّلت وزارة الخارجية السويدية العبء الأكبر من تكاليفها طباعةً وإصدارًا، هذا وكانت المؤسسات الإسلامية في السويد تعمل جاهدة على تحمّل تكاليف طباعة هذه الترجمة، إلّا أنّ وزيرة الخارجية السويدية آنذاك (لينا ولم فالين)

www.grenc.com/show\_article\_main.cfm?id=26829.

<sup>[1]-</sup> الدبعي، محمود، مقال بعنوان: خارطة الإسلام بالسويد لعام 2013م، على الرابط:

www.oversattarlexikon.se/artiklar/Svenska\_Koranöversättningar : ظ:

# 🎾 - الدِّراَسَاتُ الْعِرَانَيْة فِي الأَسِيْشِرَلِق السِيُويْدِي 🍑



رفضت ذلك، وأشارت إلى أنّ إصدار ترجمة كهذه على نفقة الدولة السويدية لمدعاة للشرف والفخر ولا مكن التضحية به [1].

## الأسباب الداعية لهذه الترجمة:

قال برنستروم:» أحسست بمسؤولية ثقيلة على كاهلي بعد اعتناقي الإسلام اتجاه ربي أولًا، واتجاه المسلمين في بلدي السويد ثانيًا، سواء ممّن هاجروا إليها من العالم الإسلامي أو مَن اعتنقوا الإسلام، فهم بحاجة جميعًا إلى ترجمة صحيحة ودقيقة لمعاني القرآن الكريم، ولا سيّما في نشاطاتهم الدعوية، وشعرت أنّ هذه المهمة تقع على عاتقي أنا خاصّة؛ لأني الأكثر تأهلًا لها، ومن هنا بدأت وقررت تعلّم لغة القرآن بهدف ترجمة معانيه على أكمل وجه ممكن» [2].

استغرقت ترجمته عشر سنوات متواصلة، بعد أن قرر القيام بهذا العمل الضخم، الذي رام به بناء جسور تفاهم دينية وثقافية مع المجتمع الغربي، ولكنّه لم يبدأ بهذه الترجمة إلّا بعد أن انتظر سنوات عدّة حتى تعمق في اللغة العربية أكثر، وبدأ يشعر بواجب يجب أن يقوم به يقول: «عندما قررت القيام بترجمة معاني القرآن الكريم اتصلت ببعض مسؤولي الجمعيات الإسلامية في السويد وطرحت تلك الفكرة عليهم ولمست من جهتهم بأنّ هناك حاجة ماسة لمثل هذه الترجمة» فالإسلام هو الدين الثاني في السويد بعد المسيحية، فمن الضروري جدًا أن توجد ترجمة لمعاني القرآن الكريم، تختلف عن سابقاتها من حيث السعة والتفصيل، وأشار (برنستروم) إلى أنّه لا تقتصر استفادة أجيال المسلمين السويديين من هذه الترجمة فحسب،

<sup>[1]-</sup> ظ: الدبعي، محمود، مقال بعنوان: خارطة الإسلام بالسويد لعام 2013م، على الرابط:

<sup>.</sup>www.grenc.com/show\_article\_main.cfm?id=26829

<sup>[2]-</sup> أبوزيد، أحمد محمود، ترجمات المستشرقين لمعاني القرآن الكريم، مقال منشور على شبكة المعلومات العالمية www.alukah.net. وأنظر مصادره.

<sup>[3]-</sup> ظ: حمادي، قاسم، مقالة بعنوان: "ترجمة معاني القرآن الكريم الى اللغة السويدية لمحمد كنوت برنستروم"، مجلة الحياة، العدد13098، تاريخ النشر 1999/1/15. www.alhayat.com



### المصاعب التي واجهت برنستروم في ترجمته:

قال: «كنت أواجه أثناء الترجمة مصاعب جمّة وعقدًا مستحكمة أحيانًا، وكانت المصاعب تتذلل واحدة بعد أخرى، ويفتح الله سبحانه وتعالى أمامي سبل النجاح والهداية والتوفيق حتى اكتملت الترجمة»[1].

ومن تلك المصاعب والعقد عندما شرع في ترجمة القرآن الكريم يذكرها بقوله: «بدأت أصلًا بمحاولة ترجمة معاني السور الأخيرة في القرآن الكريم؛ لأنها صغيرة ولا تحتوي على كلمات عدّة، ولكن اكتشفت وقتها بأنّ تلك الكلمات القليلة كانت الأصعب؛ لأنّها مقتضبة، ولكنّها تتضمّن عاصفة من المعاني والصور، واكتشفت بأنّ القرآن الكريم ليس كأيّ كتابٍ ديني آخر يتكلّم فقط عن أشياء تاريخية، أو يروي سيرة معينة، وإغّا هو مضمون حيوي من الصعب اختصاره أو وصفه»[2].

و«بعد وفاة السفير (محمد كنوت برنستروم) نجح موقع دليل الإسلام السويدي بشراء حقوق نشر معاني القرآن الكريم على شبكة المعلومات العالمية؛ ليستفيد من الترجمة المسلمون وغيرهم»[3].

# المطلب الثاني: نماذج من ترجمات المستشرقين السويديين:

تيمنًا بالثلاثين جزءًا من القرآن الكريم نذكر في ما يأتي ثلاثين آية قرآنية مترجمة إلى اللغة السويدية، موزّعة على خمس ترجمات للمستشرقين السويديين؛ بدءًا بـ (يوهان فريدرك) وانتهاءً بـ (محمد كنوت)، وهي:

هَاذَج من ترجمة يوهان فريدرك سبستيان كروزينستولبه:

1\_ قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ لَوَلَا نُزِلَ هَذَا ٱلْقُرْءَانُ عَلَى رَجُلٍ مِّنَ ٱلْقَرْيَتَيْنِ عَظِيمٍ ﴾ [سورة الزخرف، الآنة 31].

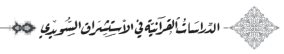
<sup>[1]-</sup> الدبعي، محمود، مقال بعنوان: خارطة الإسلام بالسويد لعام 2013م، على الرابط:

www.grenc.com/show\_article\_main.cfm?id=26829.

<sup>[2]-</sup> حمادي، قاسم: مقال بعنوان: ترجمة معاني القرآن الكريم الى اللغة السويدية لمحمد كنوت برنستروم، مجلة الحياة، العدد13098، تاريخ النشر 1999/1/15. www.alhayat.com

<sup>[3]-</sup> الدبعي، محمود، مقال بعنوان: خارطة الإسلام بالسويد لعام 2013م، على الرابط:

www.grenc.com/show\_article\_main.cfm?id=26829



### مترجمة بالسويدي:

«Och de säga: hvarföre har denna Koran ej blifvit nedsänd till någon stor man af de båda städerna»<sup>[1]</sup>.

### ترجمتها في اللغة العربية:

(ويقولون: لماذا هذا القرآن لم ينزل على رجل عظيم من هاتين المدينتين؟)[2].

2ـ قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ مِمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ وَبِالْآَخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ ﴾ [سورة البقرة، الآية4].

### مترجمة بالسويدى:

«Och hvilka tro på det som blifvit nedsändt till dig, och det som blifvit nedsändt föredig, och hvilka äro fullt öfvertygade om det tillkommande lifvet»<sup>[3]</sup>.

#### ومدلول الترجمة في اللغة العربية:

(والذين يؤمنون بما قد تم إرساله إليك، وما قد تم إرساله قبلك، والذين هم مقتنعون تمامًا بالحياة اللاحقة (القادمة).

3\_قوله تعالى: ﴿ فَمَنْ حَاجَكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَكَ مِنَ ٱلْمِلْمِ فَقُلْ تَعَالُواْ نَدْعُ أَبْنَآءَنَا وَأَبْنَآءَكُمْ وَنِيكَ أَلْكَ لَا يَعْدَلُهُ مَنْ مَا جَآءَكَ مِنَ ٱلْمِلْمِ فَقُلْ تَعَالُواْ نَدْعُ أَبْنَآءَنَا وَأَنفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلُ فَنَجْعَلُ لَعْنَتَ ٱللَّهِ عَلَى ٱلْكَذِبِينَ ﴾ ونِسَآءَنَا وَأَنفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلُ فَنَجْعَلُ لَعْنَتَ ٱللَّهِ عَلَى ٱلْكَذِبِينَ ﴾ [سورة آل عمران، الآية 61].

### مترجمة بالسويدي:

«Och ho som tvistar med dig derom, efter den kunskap som till dig kommit, säg: kommer, kallom våra söner och edra söner, och våra qvinnor

<sup>[1]-</sup> Crusenstolpe, Fredrik, Koran, Norstedt, Stockholm, 1843, p. 620.

<sup>[2]-</sup> اعتمدت في ترجمة النصوص السويدية على معهد الترجمة التابع للعتبة العلوية المقدّسة.

<sup>[3]-</sup> Crusenstolpe, Fredrik, Koran, p. 3.



och edra qvinnor, och oss sjelfva och eder sjelfva, låtom oss sedan göra besvärjelse och lägga Guds förbannelse på lögnarne»<sup>[1]</sup>.

### ومدلول الترجمة في اللغة العربية:

(وأيًّا كان مَن يتجادل معك، ووفقًا للمعرفة التي تم منحها إليك، قُل لهم: تعالوا، ندعوا أبناءنا وأبناءكم، ونساءنا ونساءكم، وأنفسنا وأنفسكم، ثم دعونا ندعوا ونلقي لعنة الرب (الله) على الكاذبين).

4- قوله تعالى: ﴿ يَتَأَهْلَ ٱلْكِتَكِ لِمَ تُحَاجُونَ فِي إِبْرَهِيمَ وَمَا أَنْزِلَتِ ٱلتَّوْرَكَةُ وَٱلْإِنجِيلُ إِلَّامِنَ بَعْدِهِ ۚ أَفَلاَ تَعْقِلُوكَ ﴾ [آل عمران:65].

### مترجمة بالسويدي:

O, J Skriftens folk! hvarföre tvisten J om Abraham? Icke blefvo Lagen och»

. [2] «Evangelium medsände förr än efter honom: skolen J då ej förstå

### ومعنى ترجمتها في اللغة العربية:

(يا أهل الكتاب (المقدّس)! لماذا هذا الخلاف حول إبراهيم؟، لم ينزل القانون (التوراة) والإنجيل إلّا بعده: أفلا تفهمون ذلك؟).

5 قوله تعالى: ﴿ هَتَأَنتُمْ هَتَوُكَا عَ حَجَجْتُمْ فِيمَا لَكُم بِهِ عِلْمُ فَلِمَ تُحَاجُونَ فِيمَا لَيْسَ لَكُم بِهِ عِلْمُ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [سورة آل عمران، الآية 66].

### مترجمة بالسويدي:

«Se, J ären de som tvista om det hvaruti J hafven kunskap, huru kunnen J då tvista om det hvarom J icke hafven kunskap? Men Gud vet och J veten icke»<sup>[3]</sup>.

<sup>[1]-</sup> I bid, p: 77.

<sup>[2]-</sup> Crusenstolpe, Fredrik, Koran, p: 78.

<sup>[3]-</sup> I bid, p: 78.

# - الدِّراسَاتُ الْقِرَانِيَّة فِي الأسِيْشِرَلْق السِّسُويْرِي



#### ومعناها في اللغة العربية:

(أُنظر، يا أَيِّها الذين تجادلون حول ما كان من معرفة، كيف عكنكم أن تجادلوا في ما ليس لديكم من معرفة؟ ولكن الربّ (الله) يعلم وأنتم لا تعرفون (تعلمون).

6 قوله تعالى: ﴿ مَا كَانَ إِبْرَهِيمُ يَهُودِيًّا وَلَا نَصْرَانِيًّا وَلَاكِن كَاكَ حَنِيفًا مُسْلِمًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ [سوررة آل عمران، الآية 67].

### مترجمة بالسويدي:

«Icke var Abraham Jude, ej heller Christen, men han var renlärig, rättrogen; och han var icke utaf afgudadyrkarne» [1]

### ومعنى الترجمة في اللغة العربية:

(لم يكن إبراهيم يهوديًا، ولا مسيحيًا، لكنّه كان ورعًا (تقيًّا)، ومُؤمنًا، وأنّه لم يكن من عُبّاد الأصنام).

7 ـ قوله تعالى: ﴿ لَا تَمُدَّنَّ عَيْنَيْكَ إِلَى مَا مَتَّعْنَا بِهِ ۗ أَزُوَجًا مِّنْهُمْ وَلَا تَحْزَنُ عَلَيْهِمْ وَٱخْفِضْ جَنَاحَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [سورة الحجر، الآية88].

### مترجمة بالسويدي:

«Du skall ej kasta dina ögon begärligt på hvad vi låta någre ibland dem njuta; ej heller må du sörja Öfver dem: men var nedlåtande mot de rättrogne»<sup>[2]</sup>.

### ومعناها في اللغة العربية:

(يجب عليك أن لا تلقي النظر بشراهة على ما سمحنا للغير التمتع به، ولا تحزن عليهم، ولكن يجب عليك أن تتواضع تجاه الصالحين المؤمنين).

<sup>[1]-</sup> Crusenstolpe, Fredrik, Koran, p: 78 .

<sup>[2]-</sup> I bid, p: 330 .



8ـ قوله تعالى: ﴿ لَو كَانَ فِيهِمَا آلِهَةٌ إِلَّا اللَّهُ لَفَسَدَتَا فَسُبْحَانَ الله رَبِّ الْعَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ [سورة الأنبياء، الآية22].

#### مترجمة بالسويدى:

«Om det vore i dem båda gudar, utom Gud, visserligen skulle de blifva förderfvade: men prisad vare G ud, thronens Herre, långt öfver hvad de yttra»<sup>[1]</sup>!

### ومدلول الترجمة في اللغة العربية:

(لو كان بينهما آلهة، غير الرب (الله)، فإنّهم بلا شك سوف يكونون مفسدين، ولكن المجد للربّ (الله)، ربّ العروش، هم أبعد ما يقولون!).

غاذج من ترجمة كارل يوهان تورنبيرغ:

9ـ قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ يَجِدْكَ يَتِيما فَآوَى.... وَوَجَدَكَ عَائِلا فَأَغْنَى ﴾ [سورة الضحى، الآيات6 ـ 8].

### مترجمة بالسويدي:

«Fann han (Gud) dig (Muhammed) icke såsom faderoch moderlös och upptog dig?..... och såsom fattig och gjorde dig  $\operatorname{rik}^{[2]}$ « .

### ومعنى الترجمة في اللغة العربية:

(أَلْمَ يَجِدَكُ (الربِّ، الله) يا (محمد) بلا أَم ولا أَب وأخذك؟...... وأَلْم يَجِدكُ فَقيرًا وجعلك غنتًا؟).

<sup>[1]-</sup> Crusenstolpe, Fredrik, Koran, p: 409.

<sup>[2]-</sup> Tornberg, Karl Johann, Koranen, p: 6.

# الدّراسَا وُالْعِرَانِيَّة في الأستِشِرَاق السِسُويْدِي 🍫



10- قوله تعالى: ﴿ قَالُواْ يَشُعَيْبُ مَا نَفْقَهُ كَثِيرًا مِّمَّا تَقُولُ وَ إِنَّا لَنَرَىكَ فِينَا ضَعِيفًا ۗ وَلَوَلَا رَهُطُكَ لَرَجَمُنَكَ ۗ وَمَا أَنتَ عَلَيْمَنَا بِعَزِينِ ﴾ [سورة هود، الآية 91].

### مترجمة بالسويدي:

«I sanning, vi se dig svag ibland oss, och vore ej din familj, så skulle vi stena dig»<sup>[1]</sup>.

### ومعناها في اللغة العربية:

(في الحقيقة، نحن نراك ضعيفًا بيننا، وكذلك بين عائلتك، لذلك نحن سوف نرجمك).

غاذج من ترجمة كارل فلهلم زترستين:

11\_ قوله تعالى: ﴿ وَهَاذَا كِتَابُ أَنزَلْنَاهُ مُبَارَكُ مُّصَدِّقُ ٱلَّذِى بَيْنَ يَدَيْهِ وَلِنُنذِرَ أُمَّ ٱلْقُرَىٰ وَمَنْ حَوْلَمَا وَاللَّذِينَ يُوْمِنُونَ بِأَلْآخِرَةِ يُؤْمِنُونَ بِهِ ﴿ وَهُمْ عَلَىٰ صَلَاتِهِمْ يُحَافِظُونَ ﴾ [سورة الأنعام، الآية92].

### مترجمة بالسويدي:

«Detta är en skrift som vi nedsänt, välsignad och avsedd att bekräfta vad som fanns före den»<sup>[2]</sup>.

### ومدلول الترجمة في اللغة العربية:

(هذا هو الكتاب المقدّس الذي أنزلناه مباركًا ويهدف إلى تأكيد ما كان موجودًا من قبلُ).

12 قوله تعالى: ﴿ تَنزِيلُ مِّنَ ٱلرَّحْمَنِ ٱلرَّحِيمِ ۞ كِئَنَ ُ فُصِّلَتْ ءَايَنَتُهُ, قُرُءَانًا عَرَبِيَّا لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴾ [سورة فصلت، الآيات1 \_ 3].

<sup>[1]-</sup> Tornberg, Karl Johann, Koranen, p: 16.

<sup>[2]-</sup> Zettersteen, Karl Vilhelm, Koranen, p. 13.



#### مترجمة بالسويدي:

«Se, en sändning från den barmhärtige Förbarmaren, en skrift, vars verser är tydligt utlagda, en arabiska Joran för människor som har kunskap, en glädjebudbärare och varnare, men de flesta av dem vänder sig bort och hör inte på»<sup>[1]</sup>.

### ومعناها في اللغة العربية:

(أنظر/ شاهد، هذه رسالة من الرحمن الرحيم، وهو الكتاب الذي تكون آياته واضحة، هو قرآن عربي للأشخاص الذين لديهم معرفة، وهو حامل الفرح ونذير، ولكن معظمهم يتهربون ولا يستمعون).

13 قوله تعالى: ﴿ اللَّهُ عَلَيْتُ ٱلْكِنْبِ ٱلْمُبِينِ اللَّهِ إِنَّا أَنْزَلْنَهُ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا لَعَلَكُمُ مُ الْكِنْبِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْتًا لَعَلَّكُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّيْتَانِ 21].

#### مترجمة بالسويدي:

«Detta är den tydliga skriftens verser. Vi har förvisso sänt ned den som en arabiska koran, för den händelse ni må har förstånd»<sup>[2]</sup>.

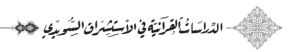
### ومدلولها في اللغة العربية:

(هذه هي آيات الكتاب المقدس الواضحة، وقد أرسلناه بالتأكيد قرآنًا عربيًّا، في حال كنتم تفهمون).

14 قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ جَعَلْنَهُ قُرْءَانًا أَعْجَمِيًّا لَقَالُواْ لَوْلَا فُصِّلَتَ ءَايَنُهُ ۗ ءَاْعُجَمِيٌّ وَعَرَبِيُّ قُلُ هُوَ لِللَّذِينَ ءَامَنُواْ هُدَّى وَشِفَآءٌ وَالَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ فِي ءَاذَانِهِمْ وَقُرُّ وَهُوَ عَلَيْهِمْ عَمَّ هُوَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ هُدًى وَشِفَآءٌ وَالَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ فِي ءَاذَانِهِمْ وَقُرُّ وَهُوَ عَلَيْهِمْ عَمَّ الْوَلَيْنِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُؤْمِلُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولَا الللللْمُ الللْمُو

<sup>[1]-</sup> Hedin, Christer, Islam Enligt Koranen, p: 13.

<sup>[2]-</sup> I bid, p: 14.



#### مترجمة بالسويدي:

«Om vi hade gjort den till en Koran på utländskt tungomål, så skulle de ha sagt: varför har verserna i den inte tydligt utlagts? Är det en utländsk skrift och (=för) en arabiska läsare? Säg: Det är en vägledning och läkedom för dem som tror»<sup>[1]</sup>.

#### معناها في اللغة العربية:

(لو جعلنا القرآن في لغة أجنبية، لقالوا: لماذا الآيات لم تكن واضحة؟، هل هذا كتاب مقدّس أجنبي لقارئ عربي؟ لذلك قُل لهم: إنّه دليل (هِداية/ إرشاد) وشفاء لأولئك الذين آمنوا).

15 قوله تعالى: ﴿ يُنزِّلُ ٱلْمَلَتَهِكَةَ بِٱلرُّوجِ مِنْ آَمْرِهِ عَلَىٰ مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ ۚ أَنَ أَنذِرُوٓا أَنَّ هُو لَآ إِلَهُ إِلَّا أَنَا فَأَتَّقُونِ ﴾ [سورة النحل، الآية16].

#### مترجمة بالسويدي:

«Han sänder ned änglarna med anden, som utgår från hans ord, till vem han vill bland sina tjänare med dessa ord: Förkunnen, att det inte finns någon gud utom mig, och frukta mig»<sup>[2]</sup>!

#### ومعنى الترجمة في اللغة العربية:

(هو أرسل الملائكة (يُنزل الملائكة) والروح، استنادًا إلى كلماته التي قالها إلى مَن يُريد اختياره من عباده: نحن نعلن أنّه لا يوجد إله إلّا أنا، فخافوا منّي! (يجب عليكم أن تخافوا منّي!).

<sup>[1]-</sup> Hedin, Christer, Islam Enligt Koranen, p: 14



#### هَاذج من ترجمة قانيتا صديق:

16 قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرُوَّةَ مِن شَعَآبِرِ ٱللَّهِ ۖ فَمَنْ حَجَّ ٱلْبَيْتَ أَوِ ٱعْتَمَرَ فَلَاجُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَظَوَّفَ بِهِمَأْ وَمَن تَطَوَّعَ خَيْرًا فَإِنَّ ٱللَّهَ شَاكِرٌ عَلِيمٌ ﴾ [سورة البقرة، الآية158].

#### مترجمة بالسويدي:

«alsafa och almarwa är förvisso bland allahs minnesmärkn. därför är det ingen synd för den,som är på pilgrimsfärd till huset eller utför umra att gå runt de två.och för den,som gör gott utöver det nödvändiga,är allah sannerligen erkännande av goda gärningar och allvetande».[1]

#### ومعنى الترجمة في اللغة العربية:

(ومن المؤكد أن الصفا والمروة من شعائر الله؛ لذلك لا خطيئة لأولئك الذين يؤدون العمرة أو الحج مشيًا حول الاثنين[أي: الصفا والمروة]، وبالنسبة لأولئك الذين يفعلون ما هو أبعد من الضرورة، والله هو الذي يعلم حقًّا الأعمال الصالحة ويعلم جميع الأمور).

17 قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ ٱلنَّبِيِّ مَن مَثْنَقَهُمْ وَمِنكَ وَمِن نُوجٍ وَإِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى أَبْنِ مَرْيَمٌ وَأَخَذْنَا مِنْهُم مِّيمُنَقًا غَلِيظًا ﴾ [سورة الأحزاب، الآية 7].

#### مترجمة بالسويدى:

«och (kom ihåg) när vi sltö förbunder med profeterna och med dig och med noak och abraham och moses och jesus, marias son, och vi slöt (sannerligen) ett högtidligt förbund med dem ».<sup>[2]</sup>

<sup>[1]-</sup> Sadiqa, qanita, Den Heliga Quranen, ,P: 25.

<sup>[2]-</sup> Sadiqa, qanita, Den Heliga Quranen, p: 411





#### ومدلولها في اللغة العربية:

و(تذكر) عندما أخذنا العهد من الأنبياء ومنك ومن نوح وإبراهيم وموسى ويسوع ابن مريم، ونحن (في الواقع) اختتمنا العهد الرسمي معهم).

18\_ قوله تعالى: ﴿ تَنزِيلُ ٱلْكِئنَبِ مِنَ ٱللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَكِيمِ ﴾ [سورة الزمر، الآية ]].

#### مترجمة بالسويدي:

«uppenbarelsen av denna bok är från allah, den mäktige, den vise».[1]

ومعناها في اللغة العربية:

(الوحي في هذا الكتاب هو من الله القوي الحكيم).

19\_ قوله تعالى: ﴿ لَّا يَمَشُّ مُ إِلَّا ٱلْمُطَهِّرُونَ ﴾ [سورة الواقعة، الآية 79].

#### مترجمة بالسويدى:

«vilken ingen skall beröra utom de som är renhjärtade». [2]

#### ومدلولها في اللغة العربية:

(التي يجب أن لا يلمسه إلّا من قبل أصحاب القلوب الخالصة).

20 قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوْلَا نُزِّلَ عَلَيْهِ ٱلْقُرْءَانُ جُمْلَةً وَبِهِدَةً كَانَكُ لِلنَّبِّتَ بِهِ عَفُوَادَكَ وَرَتَّلْنَهُ مَرْ بِيلًا ﴾ [سورة الفرقان، الآية32].

#### مترجمة بالسويدى:

«och de som icke tror sägervarför uppenbarades icke hela quranen på en gång för honom vi har uppenbarat den på detta sätt så att vi kan styka ditt hjärta med den. och vi har ordnat den i den bästa utform ningen»<sup>[3]</sup>.

<sup>[1]-</sup> I bid, p: 456

<sup>[2]-</sup> I bid, p: 545

<sup>[3]-</sup> Sadiqa, qanita, Den Heliga Quranen, p: 351



#### ومعناها في اللغة العربية:

(أولئك الذين لا يؤمنون بالكتاب يقولون: لماذا لم يظهر القرآن كلّه في آن واحد بالنسبة له؟ لقد أظهرناه بهذه الطريقة لكي نُثبت قلبك، وقد رتبّناه في أفضل تصميم).

21\_ قوله تعالى: ﴿ إِنَّا نَحُنُ نَزَّلْنَا ٱلدِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَفِظُونَ ﴾ [سورة الحجر، الآية 9].

#### مترجمة بالسويدى:

det är i sanning vi som har sänt ned denna förmaning ,och vi är helt» 

[1]. «förvisso dess beskyddare

#### ومدلولها في اللغة العربية:

(في الحقيقة نحن الذين أرسلنا هذا الكتاب، ونحن على يقين تمامًا من حفظه).

22 قوله تعالى: ﴿ لِيَغْفِرُ لَكَ اللَّهُ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ وَيُتِمَّ نِعْمَتُهُ, عَلَيْكَ وَيَهْدِيكَ صِرَطًا مُّسْتَقِيمًا ﴾ [سورة الفتح، الآية2].

#### مترجمة بالسويدي:

«att allah skall beskydda dig mot följderna av dina förgångna och framtida, (mänskliga) felaktigheter "och att han skall fullkomna sin ynnest över dig, och skall leda dig på rätt väg». [2]

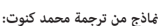
#### ومدلول الترجمة في اللغة العربية:

(إنّ الله سوف يحميك من عواقب أخطائك السابقة والمستقبلية، وأنّه سوف يحقّق نعمته عليك، ويقودك في الاتجاه الصحيح).

<sup>[1]-</sup> I bid, p: 244

<sup>[2]-</sup> Sadiqa, qanita, Den Heliga Quranen, p: 412

# - الدِّراسَاتُ الْعِرَانَيْة في الأسِيْشِرَاق السِسُويْدِي



23 قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمَ يَبَنِيَ إِسْرَهِ بِلَ إِنِّي رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُم مُّصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَى مِنَ ٱلنَّوْرَئِةِ وَمُبَشِّرًا بِرَسُولِ يَأْتِي مِنْ بَعْدِى ٱسِّمُهُ وَأَحَمُّ فَلَمَّا جَآءَهُم بِٱلْبِيِّنَتِ قَالُواْ هَذَا سِحْرُ مُّبِينُ ﴾ يَدَى مَنَ ٱلنَّوْرَئِةِ وَمُبَشِّرًا بِرَسُولٍ يَأْتِي مِنْ بَعْدِى ٱسْمُهُ وَأَحَمُّ فَلَمَّا جَآءَهُم بِٱلْبِيِّنَتِ قَالُواْ هَذَا سِحْرُ مُبِينً ﴾ [سورة الصف، الآية 6]

#### مترجمة بالسويدي:

«Och [minns] Jesus, Marias son, som sade: "Israeliter! Jag är sänd till er av Gud för att bekräfta vad som ännu består av Tora och för att förkunna för er det glada budskapet att ett sändebud skall komma efter mig vars namn skall vara Ahmad." Men när han kom till dem med klara tecken och vittnesbörd, sade de: "Detta är uppenbart vältalighet som bländar och förhäxar!" »<sup>[1]</sup>

#### ومعنى الترجمة في اللغة العربية:

(و[تذكر] يسوع ابن مريم، الذي قال: إسرائيليون! أرسل إليكم من قبل الله لتأكيد ما لا يزال من التوراة وإعلان رسالة سعيدة لكم بأن سوف يأتي بعدي اسمه أحمد).

24 قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَادُواْ وَٱلنَّصَدَرَىٰ وَٱلصَّدِعِينَ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآنِخِ وَعَمِلَ صَدِيحًا فَلَهُمْ أَجُرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَخْزَنُونَ ﴾ [سورة البقرة، الآية 63].

#### مترجمة بالسويدي:

«DE SOM tror [på denna Skrift] och de som bekänner den judiska tron och de kristna och sabierna - ja, [alla] som tror på Gud och den Yttersta dagen och som lever ett rättskaffens liv - skall helt visst få sin fulla lön av sin Herre och de skall inte känna fruktan och ingen sorg skall tynga dem»<sup>[2]</sup>.

<sup>[1]-</sup> Bernström, Mohammed Knut, heliga-koranen.se/koranen/surat/61/as-saff: 6

<sup>[2]- 2/</sup>al-baqarah:63 Bernström, Mohammed Knut, heliga-koranen.se/koranen/surat



#### ومعناها في اللغة العربية:

(أولئك الذين يؤمنون [على هذا الكتاب] والذين يعترفون بالإيمان اليهودي والمسيحيين والصابئين - نعم، كلّ الذين يؤمنون بالله واليوم الأخير، الذين يعيشون حياة البر، بالتأكيد أجره الكامل من ربّه، ولا يشعرون بالخوف، ولا حداد يقسمهم).

25 قوله تعالى: ﴿ وَلَا نَنكِحُواْ مَا نَكَمَ ءَاكَا وُكُم مِنَ ٱلنِّسَآءِ إِلَّا مَا قَدْ سَلَفَ ۚ إِنَّهُۥ كَانَ فَنجِشَةً وَمَقْتًا وَسَآءَ سَبِيلًا ﴾ [سورة النساء، الآية22].

#### مترجمة بالسويدى:

«NI FÅR inte ta till hustru den som varit er faders hustru - dock, det som har skett, har skett - detta var ett skamlöst beteende, en ond och avskyvärd sed»<sup>[1]</sup>

#### ومدلول الترجمة في اللغة العربية:

(أي: لا يمكن أن تأخذ الزوجة التي كانت زوجة والدك - ولكن ما حدث قد حدث - كان هذا سلوكًا قاستًا، وممارسة شرسة وبغيضة).

26\_ قوله تعالى: ﴿ وَوَجَدَكَ عَآبِلًا فَأَغَنَى ﴾ [سورة الضحى، الآية8].

#### مترجمة بالسويدى:

«Och såg Han dig inte lida nöd och skänkte dig allt vad du behövde» [2].

#### ومدلولها في اللغة العربية:

(ورأى أنّك تعاني من الضيق وأعطاك كلّ ما تحتاجه).

27 قوله تعالى: ﴿ مَا نَسَخْ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ بِخَيْرٍ مِّنْهَاۤ أَوْ مِثْلِهَآ ۖ أَلَمْ تَعْلَمْ أَنَّ اللّهَ عَلَىٰ كُلّ شَيْءٍ قَدِيْرُ ﴾ [سورة البقرة، الآية106].

<sup>[1]-</sup> Bernström, Mohammed Knut, heliga-koranen.se/koranen/surat, an-nisa:22

<sup>[2]-</sup> I bid, ad-duha, p: 8

# - الدُّراسَا خُالِعَرَانَيْة فِي الأَسِيْشِرَاق السِّنُويْدِي 🍫

#### مترجمة بالسويدي:

«Varje vers [uppenbarelse] som Vi upphäver eller överlämnar åt glömskan ersätter Vi med en bättre eller en lika god»<sup>[1]</sup>.

#### ومعناها اللغة العربية:

(كل آية [الوحي] نلغيها أو يتحقّق فيها الاستسلام للنسيان؛ نستبدل مع الأفضل أو مع المساوى. ألا تعرف أنّ الله لديه كلّ ما في وسعه؟)

28\_ قوله تعالى: ﴿ غُلِبَتِ ٱلرُّومُ فِي ٓ أَذَنَى ٱلْأَرْضِ وَهُم مِنْ بَعْدِ غَلَبِهِمْ سَيَغْلِبُونَ ﴾ [سورة الروم، الآيتان 2 \_ 3].

#### مترجمة بالسويدي:

«bysantinerna är slagna; [de har besegrats] i ett närbeläget land, men efter detta nederlag skall de åter segra» $^{[2]}$ .

#### ومدلولها في اللغة العربية:

(هُزم البيزنطيون في بلد مجاور، ولكن بعد هذه الهزيمة سوف ينتصرون مرةً أخرى).

29\_ قوله تعالى: ﴿ بَلْ قَالُواْ أَضْغَنْ أَحَلَمِ بَلِ اَفْتَرَنْهُ بَلْ هُوَ شَاعِرٌ فَلْيَأْنِنَا بِثَايَةِ كَمَا أَرُسُلُ ٱلْأُوَلُونَ ﴾ [سورة الأنبياء، الآية 5]

#### مترجمة بالسويدي:

«Och de går så långt att de säger: ["Detta är bara] ett virrvarr av drömmar" [eller] "nej, han har [själv] hittat på alltsammans" [eller» [nej, han är ju poe» [3].

<sup>[1]-</sup> Bernström, Mohammed Knut, heliga-koranen.se/Koranen /surat/ al-baqarah:106

<sup>[2]-</sup> I bid, ar-rum, p: 23-

<sup>[3]-</sup> Bernström, Mohammed Knut, heliga-koranen.se/Koranen /surat/ al-anbiya: 5



#### ومعنى الترجمة في اللغة العربية:

(ويذهبون إلى حدّ أنّهم يقولون: هذا مجرد زوبعة من الأحلام [أو] لا، أوجده كلّه من تلقاء نفسه [أو] لا، إنّه شاعر فليظهر لنا علامة كما أُرسلت الأنبياء).

30\_ قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَطِيعُوا ٱللَّهَ وَآطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَلَا نُبْطِلُوٓا أَعْمَلَكُوْ ﴾ [سورة محمد، الآية33].

#### مترجمة بالسويدي:

«Lyd Gud och lyd Sändebudet och låt inte era [goda] handlingar gå förlorade»<sup>[1]</sup>.

#### ومعناها في اللغة العربية:

(أَيِّهَا المؤمنون، استمعوا وانصاعوا إلى قول الله وقول الرسول، ولا تجعلوا أفعالكم الجيدة تضيع).

#### النتائج والتوصيات

#### النتائج:

بحمد الله تعالى، تحطّ رحالنا في نهاية مطاف هذه الجولة العلميّة في أروقة الاستشراق السويدي وبحوثه ودراساته القرآنيّة، حيث نعرض نتائج هذا الجهد العلمي واستخلاصاته، آملين أن يجد الباحثون والأساتذة الأجلاء الفائدة المرجوّة:

1\_ يعد الاستشراق السويدي حديث العهد إذا ما قُورِن بالمدارس الاستشراقية الأخرى؛ كالمدرسة الاستشراقية الفرنسية، والإنجليزية، والألمانية، ونحوها.

2\_ يعود الفضل في تأسيس الدراسات الشرقيّة في دولة السويد إلى المستشرق الفرنسي البارون (سلفستر دي ساسي)؛ إذ تلقّى على يده المستشرقون السويديون، ورتّبوا الاستشراق في بلادهم؛ وفق مدرسة تميّزت بخلوّها عن الدافع الاستعماري.

3\_ المؤسّس والمنظّم للاستشراق السويدي؛ وفق المدرسة الأوروبية هو المستشرق السويدي (كارل يوهان تورنبيرغ)، بعد تلقيه ذلك على يد كبير المستشرقين الفرنسيين (سلفستر دي ساسي).

4ـ أغلب الدراسات الاستشراقيّة السويديّة كانت على أيدي أساتذة جامعيين، حازوا على شهادات عليا ـ ماجستير ودكتوراه ـ في الدراسات الشرقيّة سواء أكانت في اللّغات السامية أم الأديان ونحوها.

5 اهتم المستشرقون السويديون بترجمة القرآن الكريم في وقت مبكِّر؛ حيث كانت أوّل ترجمة للقرآن الكريم إلى اللّغة السويدية على يد كبير القساوسة (بيشوب يوهان آدم تنجستاديوس) (Biskop Johan Adam Tingsatius) (1748م ـ 1748م)، ثمّ توالت في ما بعد الترجمات الأخرى حتى وصل عددها إلى ست ترجمات للقرآن الكريم.

# 🍑 - الدِّراسَامُ الْعَرَانِيَّة في الأسِيْشِرَاق السِّسُويْدِي 🔷



6ـ اختصّت بعض الدراسات الاستشراقية السويدية بسيرة الرسول المسلم التعرّف على مدى صدق دعواه في نزول الوحي، كالدراسة التي قام بها المستشرق السويدي (تور أندريه) في كتابه ( محمد حياته وعقيدته).

7- احتوى الاستشراق السويدي على دراسات دافعها الأوّل والأخير هو الدافع الديني، من ذلك ما ذكرناه آنفًا من قيام كبير القساوسة (بيشوب يوهان آدم تنجستاديوس) بترجمة القرآن الكريم: وكذلك دراسة المستشرق السويدي (تورنبيرغ) للقرآن الكريم في كتابه (القرآن)، ودراسة المستشرق السويدي (زترستين) في كتابه (القرآن)، ونحوها، فكان وراء هذه الدراسات الكنيسة الكاثوليكية.

8 ـ توجد دراسات في الاستشراق السويدي للقرآن الكريم لم يكن المحرّك لها الدافع الديني، وإخّا سعت للأنصاف والحياد معتمدة في بحثها على المنهج العلمي، ومن تلك الدراسات ما قام به المستشرق السويدي كريستر هيدين في كتابه (الإسلام وفق القرآن)، وكذلك ترجمة القرآن الكريم للدبلوماسي السويدي (محمد كنوت)، وترجمة قانيتا صدّيق للقرآن الكريم.

9ـ اتسمت الدراسات الاستشراقية ذات الطابع الديني بالتشويه والطعن والتشكيك، واضعة نصب عينيها الهدف الذي تحرّكت لأجله، وهو إضعاف هذا الدين وتشويهه عبر الطعن بالقرآن الكريم وبرسول الإسلام محمّد الشيئية.

10\_ بذل السويديون جهودًا كبيرةً في اقتناء المخطوطات والكتب وفهرستها في وقت مبكر؛ حيث حوت المكتبة الملكية السويدية على وثائق ونُسخ في غاية الأهميّة، فإنّ عدد المجموعات التأريخية فيها (850) مجموعة تأريخية تتضمّن دراسات تعود إلى عام 1850م.

#### التوصيات:

سنتجنّب في التوصيات، إيراد ما اعتادت الرسائل الأكاديمية، التي تتناول الاستشراق، ذكره من عموميات؛ من قبيل: إنشاء كليات، أو أقسام متخصّصة بالدراسات الاستشراقية، وإعداد معهد أو مركز متخصّص لترجمة النتاجات الاستشراقية؛ بُغية التعرّف عليها ومناقشتها، ونحو ذلك.

#### وسنكتفي بالتوصيات والمقترحات الآتية:

1 مد جسور التواصل مع المستشرقين المعاصرين خصوصًا المنصفين منهم؛ لأجل التعرّف على تلك الدراسات من مصدرها الأصيل.

2 ـ استقطاب الأساتذة العرب المتواجدين في الغرب؛ لأجل التعرّف عبرهم على المستشرقين المعاصرين، وكذلك أهم الدراسات الاستشراقية المعاصرة في تلك البلدان.

3ـ دعم طلبة الدراسات العليا المتخصّصين في الدراسات الاستشراقية، وإرسالهم إلى تلك البلدان؛ للتعرّف على جديد الدراسات الاستشراقية القرآنية في الغرب، واستقصاء جميع ذلك.

4ـ ترجمة الدراسات العلمية النقدية الرصينة إلى لغة تلك الدراسة الاستشراقية؛ بُغية معرفة مستشرقي تلك البلدان وما كُتب عنهم.

5 إصدار كتيبات تتضمّن ردودًا موجزة محكمة ورصينة ضدّ افتراءات المستشرقين على القرآن الكريم والنبي محمد المستشرقين الكريم والنبي محمد المستشرقين على أكثر من لغة ونشرها في تلك البلدان.

وختامًا أسأل الله العلي القدير أن أكون قد وُفّقت في إماطة اللّثام عن الدراسات القرآنية في الاستشراق السويدي؛ خدمةً للنبي الأكرم والمُنتين ودينه الحنيف.

وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين محمد وآله الطبيين الطاهرين.

#### ثبت المصادر والمراجع

#### القرآن الكريم.

- 1. الكتاب المقدّس (العهد القديم)، الكنيسة, دار الكتاب المقدّس, 1980م.
- 2. الكتاب المقدّس (العهد الجديد)، الكنيسة، دار الكتاب المقدس، 1980م.

#### المصادر:

- ابن إدريس الحلي، محمد بن منصور (ت:598هـ)، إكمال النقصان من تفسير منتخب التبيان (موسوعة ابن إدريس الحلي) تح: محمد مهدي الموسوي، الناشر: العتبة العلوية المقدسة، ط/1، 1429هـ ـ 2008م.
- 2. الأستربادي، رضي الدين محمد بن الحسن (ت:686هـ)، شرح شافية ابن الحاجب، تح: محمد نور الحسن وآخرون، دار الكتب العلمية، بيروت ـ لبنان، (د. ط)، 1395هـ 1975م.
- الباقلاني، محمد بن الطيب (ت:403هـ)، الانتصار للقرآن، تح: محمد عصام، دار ابن حزم للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت ـ لبنان، ط/1، 1422هـ ـ 2001م.
  - 4. \_ إعجاز القرآن، تح: السيد أحمد صقر، دار المعارف، مصر، (د. ط)، (د. ت).
- البحراني، هاشم بن سليمان بن إسماعيل (ت:1107هـ)، حلية الأبرار في أحوال محمد وآله الأخيار،
   تح: الشيخ غلام رضا مولانا البروجردي، الناشر: مؤسسة المعارف الإسلامية، قم \_ إيران، ط/1، 1411هـ
- البخاري، محمد بن إسماعيل (ت:256هـ)، صحيح البخاري، دار الفكر، طبعة بالأوفست عن طبعة دار الطباعة العامرة باستانبول، 1401ه 1981 م.
- 7. البرقي، أحمد بن محمد بن خالد (ت:274هـ)، المحاسن، تح: السيد جلال الدين الحسيني، دار الكتب الإسلامية، طهران، ط/1، 1370 ـ 1330ش.

## الدُّراسَانُ الْعَرَانِيَّة في الأَسِيْشِرَاق السِنُونِي 🏎



- البيهقي، أحمد بن الحسين (ت:458هـ)، دلائل النبوة، وثّق أصوله وخرّج حديثه وعلّق عليه: الدكتور عبد المعطى قلعجى، دار الكتب العلمية، بيروت ـ لبنان، ط/1، 1405 هـ ـ 1985م.
- 9. شعب الإيمان، تح: محمد السعيد بن بسيوني زغلول، تقديم: دكتور عبد الغفار سليمان البنداري، دار
   الكتب العلمية، بيروت \_ لبنان، ط/1، 1410هـ 1990 م.
- 10. المدخل إلى السنن الكبرى، دراسة وتحقيق: الدكتور محمد ضياء الرحمن، الناشر: دار الخلفاء للكتاب الإسلامي، (د. ط)، (د. ت).
- الترمذي، محمد بن عيسى (ت:279هـ)، سنن الترمذي، حقّقه وصحّحه: عبد الرحمان محمد عثمان،
   دار الفكر، بيروت ـ لبنان، ط/2، 1403هـ ـ 1983م.
- 12. ابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم (ت:728هـ)، مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية، جمع وترتيب: عبد الرحمن بن قاسم، وابنه محمد، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، (د. ط)، 1416هـ
- 13. اقتضاء الصراط المستقيم مخالفة أصحاب الجحيم، تح: حامد الفقهي، مط/ السنة المحمدية، القاهرة، ط/2، 1950م.
- 14. الثعلبي، أحمد بن محمد (ت:427هـ)، الكشف والبيان عن تفسير القرآن، تح: الإمام أبي محمد بن عاشور، دار إحياء التراث العربي، بيروت ـ لبنان، ط/1، 1422هـ ـ 2002م.
- 15. الجوهري، إسماعيل بن حمّاد (ت:393هـ)، تاج اللغة وصحاح العربية، تح: أحمد عبد الغفور العطار، مط/ دار الملايين، بيروت ـ لبنان، ط/4، (د. ت).
- 16. الحاكم النيسابوري، محمد بن عبد الله (ت:405هـ)، مستدرك الصحيحين، تحقيق وإشراف: يوسف عبد الرحمن المرعشلي، (د. ط)، (د. ت).
- 17. ابن حجر العسقلاني، أحمد بن علي (ت:852هـ)، فتح الباري في شرح صحيح البخاري، دار المعرفة للطباعة والنشر، بيروت ـ لبنان، (د. ط)، (د. ت).
- 18. الحنفي، محمد بن علاء الدين علي بن محمد ابن أبي العز الحنفي الدمشقي (ت:792هـ)، شرح العقيدة الطحاوية، المكتب الإسلامي، بيروت، ط/4، 1391هـ



- 19. ابن حنبل، أحمد بن محمد بن حنبل (ت:241هـ)، مسند أحمد، دار صادر، بيروت ـ لبنان، (د. ط)، (د. ت).
- 20. الحموي، ياقوت بن عبد الله (ت:626هـ)، معجم الأدباء، دار إحياء التراث العربي، بيروت ـ لبنان،1399هـ ـ 1979م.
- 21. ابن خلكان، أحمد بن محمد (ت:681هـ)، وفيات الأعيان وأنباء الزمان، تح: إحسان عباس، دار الثقافة، لبنان، (د. ط)، (د. ت).
- 22. الذهبي، محمد بن أحمد (ت:748هـ)، تذكرة الحفاظ، دار إحياء التراث العربي، بيروت ـ لبنان، (د. ط)، (د. ت).
- 23. سير أعلام النبلاء، تح: شعيب الأرنؤوط، محمد نعيم العرقسوسي، مؤسسة الرسالة، بيروت ـ لبنان،
   (د. ط)، 1406هـ ـ 1986م.
  - 24. طبقات القرّاء، تح: أحمد خان، ط/1، 1418هـ ـ 1997م.
- .25 الراغب الأصفهاني، الحسين بن محمد (ت:425هـ)، مفردات ألفاظ القرآن، تح: صفوان عدنان داوودي، مط/ أمر، ط/3، 1424هـق.
- 26. مقدّمة جامع التفاسير مع تفسير سورة الفاتحة ومطالع البقرة، حققه وقدم له وعلق حواشيه: أحمد حسن فرحات، دار الدعوة، الكويت، ط/1، 1984م.
- 27. الرازي، محمد بن عمر (ت:606هـ)، التفسير الكبير، دار الفكر، بيروت ـ لبنان ط/1، 1401هـ ـ 1981م.
- 28. الزركشي، محمد بن بهادر (ت:794هـ)، البرهان في علوم القرآن، تح: مصطفى عبد القادر عطا، منشورات محمد على بيضون، دار الكتب العلمية، بيروت ـ لبنان، ط1/ لونان، 2007م.
- 29. الزمخشري، محمود بن عمر (ت:538هـ)، الكشّاف عن حقائق غوامض التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأوي، الناشر: عباس ومحمد محمود الحلبي وشركاهم، مط/ مصطفى البابي الحلبي وأولاده عصر، (د. ط)، (د. ت).
- الزملكاني، كمال الدين عبد الواحد بن عبد الكريم (ت:651هـ)، البرهان الكاشف عن إعجاز القرآن،
   تح: خديجة الحديثي، وأحمد مطلوب، مط/ العاني، بغداد، ط/1، 1394هـ

# الدِّراسَاتُ الْعَرَانِيَّة فِي الأَسْتِشِرَاق السِّنُويْدِي ﴿



- 31. السجستاني، سليمان بن الأشعث (ت:216هـ)، سنن أبي داوُد، تح: سعيد محمد اللحام، دار الفكر، ط/1، 1410هـ ـ 1990م.
- 32. السرخسي، محمد بن أحمد (ت: 483هـ)، المبسوط،، دار المعرفة، بيروت، ط/ دار السعادة، 1331هـ
- 33. ابن سعد، محمد بن سعد بن منيع الزهري (ت:230هـ)، الطبقات الكبرى، دار صادر، بيروت، (د. ط)، (د. ت).
- 34. السمعاني، منصور بن محمد (ت:489هـ)، تفسير السمعاني، دار الوطن، الرياض ـ السعودية، ط/1،1418هـ ـ 1997م.
- 35. السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر (ت:911هـ)، الإتقان في علوم القران, تحقيق وضبط النص: محمد سالم
   هاشم, دار الكتب العلمية , بيروت، ط/1، 1425 هــ 2004م،، ط2، 2007م.
- الشريف المرتضى، علي بن الحسين (ت:436هـ)، الناصريات، تح: مركز البحوث والدراسات العلمية، الناشر: رابطه الثقافة والعلاقات الإسلامية مديرية الترجمة والنشر، مط / مؤسسة الهدى، (د. ط)، 1417 هـ ـ 1997 م.
- 37. ابن أبي شيبة، عبد الله بن محمد (ت:235هـ)، المصنف، دار الفكر، بيروت ـ لبنان، ط/1، 1409هـ ـ . 1989م.
- 38. الصالحي الشامي، محمد بن يوسف (ت: 942هـ)، سبل الهدى والرشاد، تحقيق وتعليق: الشيخ عادل أحمد عبد الموجود، الشيخ علي محمد، دار الكتب العلمية، بيروت ـ لبنان، ط/1، 1414 هـ ـ 1993م.
- 39. الصدوق، محمد بن علي (ت:381هـ)، معاني الأخبار، تصحيح: علي أكبر الغفاري، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرفة، (د. ط)، -1379 1338 ش.
- 40. الصفار، محمد بن حسن بن فروخ (ت:290هـ)، بصائر الدرجات، تصحيح وتعليق وتقديم: حسن كوجه باغي، منشورات الأعلمي، طهران، (د. ط)، 1404هـ
- 41. الطبراني، سليمان بن أحمد (ت:360هـ)، المعجم الكبير، تحقيق وتخريج: حمدي عبد المجيد السلفي، دار إحياء التراث العربي، ط/2 مزيدة ومنقحة، 1406 هـ ـ 1985م.



- 42. مسند الشاميين، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط/2، 1417هـ ـ 1996م
- 43. الطبرسي، الفضل بن الحسن (ت:548هـ)، مجمع البيان في تفسير القرآن، دار المعرفة، ط/6، 1421هـ
- 44. الطبري، محمد بن جرير (ت:310هـ)، جامع البيان عن تأويل القرآن، تقديم: الشيخ خليل الميس، ضبط وتوثيق وتخريج: صدقى جميل العطار، دار الفكر، بيروت ـ لبنان، (د. ط)، 1415هـ ـ 1995م.
- 45. ابن طاووس، السيد رضي الدين علي بن موسى(ت:664هـ)، إقبال الأعمال، تح: جواد القيومي الأصفهاني، مكتب الإعلام الإسلامي، ط/1، 1415هـ
- 46. الطوسي، محمد بن الحسن (ت:460هـ)، اختيار معرفة الرجال (رجال الكشي)، تح: مهدي الرجائي، منشورات آل البيت (عليهم السلام) لأحياء التراث، مط/ بعث، قم، (د. ط)، 1404هـ
- 47. التبيان في تفسير القرآن، تح: أحمد حبيب قصير العاملي، نشر وطبع: مكتب الإعلام الإسلامي، (د. ط)، 1409هـ
- 48. الاقتصاد الهادي إلى طريق الرشاد، منشورات مكتبة جامع چهل ستون، مط/ الخيام، قم، (د. ط)، 1400هـ
- 50. ابن عطية، عبد الحق بن غالب بن عطية الأندلسي (ت:546هـ)، المحرر الوجيز في تفسير الله العزيز، تح: عبد السلام عبد الشافي، منشورات محمد علي بيضون، دار الكتب العلمية، بيروت ـ لبنان، ط/1، 1422هـ ـ 2001م.
- 51. العياشي، محمد بن مسعود (ت:320هـ)، تفسير العياشي، تصحيح وتعليق وتحقيق: الحاج السيد هاشم الرسولي المحلاتي، المكتبة العلمية الإسلامية، طهران، (د. ط)، (د. ت).
- 52. العيني، محمود بن أحمد (ت: 855هـ)، عمدة القاري في شرح صيحح البخاري، دار إحياء التراث العربي، بيروت، (د. ط)، (د. ت).

# الدِّراسَانُ الْعَرَانِيَّة فِي الاْسِيْشِرَاق السِّنُونِدِي ﴿



- 53. الغزالي، أبوحامد محمد بن محمد (ت:505هـ)، المستصفى من علم الأصول، تح: حمزة بن زهير حافظ، نشر شركة المدينة المنورة للطباع، (د. ط)، (د. ت).
- .55. الطريحي، فخر الدين بن محمد علي(ت: 1085هـ)، مجمع البحرين، نشر مرتضوي، تهران ـ إيران، ط/2، 1362ش.
- 56. ابن فارس، أبوالحسين أحمد بن فارس بن زكريا (ت:395هـ)، معجم مقاييس اللغة، تح: عبد السلام محمد هارون، مكتبة الإعلام الإسلامي، (د. ط)، 1404هـ
- 57. الفراهيدي، الخليل بن أحمد (ت:175هـ)، كتاب العين، تح: مهدي المخزومي وإبراهيم السامرائي، مؤسسة دار الهجرة، ط/2، 1410هـ
- 58. الفيروز آبادي، محمد بن يعقوب (ت:817هـ)، القاموس المحيط، تح: مكتب تحقيق التراث في مؤسسة الرسالة، ط/6، 1988م.
- 59. الفيض الكاشاني، محمد محسن (ت:1091هـ)، الوافي، تح: ضياء الدين الحسيني «العلامة» الأصفهاني، مكتبة الامام أمير المؤمنين على العلامة، أصفهان، (د. ط)، (د. ت).
- 60. ابن قتيبة الدينوري، عبد الله بن مسلم (ت:276هـ)، المعارف، تح: دكتور ثروت عكاشة، دار المعارف، مصر، ط/2، 1969م.
- 61. ابن قدامة، أبومحمد موفق الدين عبد الله بن أحمد بن محمد بن قدامة الحنبلي (ت:620هـ)، المغني، تح: عبد الله التركي وعبد الفتاح الحلو، دار عالم الكتب، الرياض، ط/3، 1417هـ
- 62. القرطبي، محمد بن أحمد (ت:671هـ)، الجامع لأحكام القرآن، تصحيح: أحمد عبد العليم البردوني، دار إحياء التراث العربي، بيروت ـ لبنان، ط/2، 1405هـ ـ 1985م.
- 63. قطب الدين الراوندي، سعيد بن هبة الله (ت:573هـ)، الخرائج والجرائح، تح: مؤسسة الإمام



- المهدي عَلَيْكُلِي، بإشراف السيد محمد باقر الموحد الأبطح، الناشر: مؤسسة الإمام المهدي، قم المقدسة، مط/ العلمية، ط/1، 1409هـ.
- 64. القمي، علي بن إبراهيم (المتوفى نحو: 329هـ)، تفسير القمي، تح: السيد طيب الموسوي الجزائري، مط: النجف، (د. ط)،1387هـ
- 65. ابن كثير، إسماعيل بن عمر (ت:774هـ)، تفسير القرآن العظيم، تقديم: يوسف عبد الرحمن المرعشي دار المعرفة، بيروت ـ لبنان، (د. ط)، 1412هـ ـ 1992م.
- 66. الكرماني، أبوالقاسم محمود بن حمزة بن نصر (ت:505هـ)، البرهان في توجيه متشابه القرآن لما فيه من الحجة والبيان، تحقيق وشرح وتعليق: الدكتور السيد الجميلي، مركز الكتاب للنشر، القاهرة ـ مصر، (د. ط)، (د.ت).
- 67. الكليني، محمد بن يعقوب (ت:329هـ)، الكافي، تح: على أكبر الغفاري، دار الكتب الإسلامية، مط/ حيدري، ط/4، 1365ش.
- 68. المازندراني، المولى محمد صالح (ت:1081هـ)، شرح أصول الكافي، ضبط وتصحيح: علي عاشور، دار إحياء التراث العربي، بيروت ـ لبنان، ط/1، 1421هـ ـ 200م.
- 69. المتقي الهندي، علي بن حسام الدين (ت:975هـ)، كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال، تح: الشيخ بكري حياني، تصحيح وفهرسة: الشيخ صفوة السقا، مؤسسة الرسالة، بيروت ـ لبنان، (د. ط)، 1409هـ 1989م.
- 70. المجلسي، محمد باقر بن محمد تقي (ت:1111هـ)، بحار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأئمة الأطهار، تح: عبد الرحيم الرباني الشيرازي، دار إحياء التراث، بيروت ـ لبنان، ط/3 مصححة، 1983م.
- 71. المسعودي، علي بن الحسين (ت: 346هـ)، مروج الذهب ومعادن الجوهر، منشورات دار الهجرة،قم \_ إيران، ط/2، 1984م.
- 72. المشغري العاملي، يوسف بن حاتم (ت:664هـ)، الدر النظيم في مناقب الأُمَّة اللهاميم، الناشر: مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرفة.

# الدِّراسَاتُ الْعَرَانِيَّة فِي الأَسْتِشِرَاق السِّنُويْدِي ﴿



- 73. المفيد، محمد بن محمد بن النعمان (ت:413هـ)، سهوالنبي المناث دار المفيد، بيروت ـ لبنان، ط/2، 141هـ ـ 1993م.
- 74. ابن منظور، محمد بن مكرم الأفريقي المصري (ت: 711هـ)، لسان العرب، دار صادر، بيروت، (د. ط)، (د.ت).
- 75. النحاس، أحمد بن محمد (ت:338هـ)، معاني القرآن، تح: محمد علي الصابوني، نشر جامعة أم القرى،المملكة العربية السعودية، ط/1، 1409هـ.
  - 76. ابن النديم، محمد بن إسحاق (ت:438هـ)، فهرست ابن النديم، تح: رضا تجدد، (د. ط)، (د.ت).
- 78. النووي، أبوزكريا محي الدين يحيى بن شرف (ت:676هـ)، المجموع شرح المهذب، دار الفكر، مط/ المنبرية، (د. ط)، (د.ت).
  - 79. شرح صحيح مسلم، دار الكتاب العربي، بيروت ـ لبنان، (د. ط)، 1407هـ ـ 1987م.
- 80. النيسابوري، مسلم بن الحجاج بن مسلم بن ورد (ت:261هـ)، صحيح مسلم، دار الفكر، بيروت ـ لبنان، طبعة مصححة ومقابلة على عدة مخطوطات ونسخ معتمدة، (د. ت).
- 81. ابن هشام، عبد الملك بن هشام بن أيوب الحميري (ت:218هـ)، السيرة النبوية، تحقيق وضبط وتعليق: محمد محيي الدين عبد الحميد، الناشر: مكتبة محمد علي صبيح وأولاده، مطبعة المدني، القاهرة، 1383هـ ـ 1963م.
- 82. الهيثمي، نور الدين علي بن أبي بكر (ت:807هـ)، مجمع الزوائد ومنبع الفوائد، دار الكتب العلمية، بيروت ـ لبنان، (د. ط)، 1408هـ ـ 1988م.
- 83. اليعقوبي، أحمد بن أبي يعقوب (ت:284هـ)، تاريخ اليعقوبي، دار صادر، بيروت ـ لبنان، (د. ط)، (د. ت).



#### المراجع:

- إبداح، إقبال عبد الرحمن، الوحي القرآني بين المفسرين والمستشرقين، منشورات دار دجلة، المملكة الأردنية الهاشمية، ط/1، 2011م.
- أغا بُررك الطهراني(ت:1389هـ)، محسن، الذريعة إلى تصانيف الشيعة، دار الأضواء، بيروت ـ لبنان، ط/3، 1403هـ - 1983 م.
- الآلوسي، محمود بن عبد الله، (ت:1270هـ)، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، دار
   إحياء التراث العربي، بيروت، (د. ط)، (د. ت).
- 4. الأميني، عبد الحسين بن أحمد (ت:1392هـ)، الغدير في الكتاب والسنة والأدب، دار الكتاب العربي،
   بيروت ـ لبنان، ط/3، 1967م.
- 5. بدوي، عبد الرحمن(ت:1423هـ)، دفاع عن القرآن ضد منتقدیه، تر: کمال جاد الله، الناشر: الدار العالمية للکتب والنشر، (د. ط)، (د. ت).
  - 6. موسوعة المستشرقين، دار العلم للملايين، بيروت، ط/3 منقحة ومزيدة، 1993م.
- 7. البستاني، محمود، دراسات في علوم القرآن الكريم، نشر مدينة العلم، مط/ البقيع، ط/1، 1427هـ ـ2007م.
- البلاغي، محمد جواد بن حسن بن طالب (ت:1352هـ)، موسوعة العلامة البلاغي (آلاء الرحمن في تفسير القرآن)، مركز إحياء التراث الإسلامي،ط2، 1431ق ـ 2010م.
- 9. البنداق، محمد صالح، المستشرقون وترجمة القرآن الكريم، دار الآفاق الجديدة، بيروت، ط1، 1980م.
- البهي، محمد، المبشرون والمستشرقون في موقفهم من الإسلام، الجامع الأزهر، الإدارة العامة للثقافة الإسلامية، مط: الأزهر، (د. ط)، (د. ت).
- 11. الفكر الإسلامي الحديث وصلته بالاستعمار الغربي، دار الفرقان للنشر والتوزيع، عمان ـ الأردن، ط/1،1421هـ ـ 2001م.

## الدِّراسَاتُ الْعِرَانِيَّة في الأَسِيْشِرَلْق السِّنُويْدِي ﴿



- 12. جحى، ميشال، الدراسات العربية والاسلامية في أوروبا، معهد الإناء العربي، ط1/، (د. ت).
- 13. الجلالي، محمد حسين، دراسة حول القرآن، تح: علي النجيدي الإحسائي، دار المحجة البيضاء، ط/2، 1435هـ ــ 2014م.
- 14. الجنابي، سيروان عبد الزهرة، تاريخ القرآن وعلومه، دار الأمير ﷺ، النجف الأشرف، ط/1437هـ ـ . 2015م.
- .15 حسين، طه بن حسين بن علي بن سلامة (ت:1390هـ)، الفتنه الكبرى, دار المعارف بمصر، القاهرة،(د. ط)، 1968م.
- 16. الحسن، طلال، مناهج تفسير القرآن (أبحاث السيد كمال الحيدري)، مؤسسة الهدى للطباعة والنشر، بيروت ـ لبنان، (د. ط)، 1435هـ ـ 2013م
- 17. حسن، محمد خليفة، آثار الفكر الاستشراقي في المجتمعات الإسلامية، عين للدراسات والبحوث الإسلامية والاجتماعية، ط1، 1997م
- 18. الحكيم، محمد باقر بن محسن (ت:1420هـ)، علوم القرآن، نشر مجمع الفكر الإسلامي، مط: شريعت، قم، ط/6، 1425 هـ. ق.
- 19. المستشرقون وشبهاتهم حول القرآن، منشورات مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت \_ لبنان، ط/1،1405هـ \_ 1985م.
  - 20. الحكيم، رياض بن سعيد، علوم القرآن دروس منهجية، دار الهلال، قم، ط/5، 1435هـ 2014م.
- 21. الحويزي، عبد علي بن جمعة (ت:1112هـ)، تفسير نور الثقلين، تح: هاشم الرسولي المحلاقي، مؤسسة إسماعيليان، قم، ط/4، 1412هـ ـ 1370ش.
- 22. الخفاجي، حكمت عبيد حسين، التفسير الموضوعي للقرآن الكريم وموضوعاته، دار الرضوان للنشر والتوزيع، عمّان، ط/1، 1434هـ ـ 2013م.
- 23. أبوخليل، شوقي (ت:1427هـ)، الإسلام في قفص الاتهام، دار الفكر، دمشق، ط/5، 1402هـ بـ 1982م.



- 24. الخوئي، أبوالقاسم (ت:1413هـ)، البيان في تفسير القرآن، مؤسسة إحياء آثار الإمام الخوئي، قم ـ إيران، ط/30، 2003م.
- 25. دروزة، محمد عزة (ت:1404هـ)، التفسير الحديث، دار الغرب الإسلامي، ط/1 منقحة، 1421هـ ـ ـ 2000م.
- 26. درويش، أحمد، الاستشراق الفرنسي والأدب العربي، الهيئة المصرية للكتاب، 1997م، (د. ط)، (د.ت).
- 27. الدسوقي، شمس الدين محمد عرفة (ت:1230هـ)، حاشية الدسوقي على الشرح الكبير، طبع دار إحياء الكتاب العربي، عيسى البابي الحلبى وشركاءه، (د. ت).
- 28. الدويش، أحمد عبد الرزاق، فتاوي اللجنة الدائمة للبحوث والإفتاء، الرياض ـ المملكة العربية السعودية.
  - 29. الذهبي، محمد حسين (ت: 1397هـ)، الوحى والقرآن الكريم، نشر مكتبة وهبة، ط/1، 1986م.
    - 30. الاتجاهات المنحرفة في تفسير القرآن الكريم، الناشر: مكتبة وهبة، ط/3، 1406هـ ـ 1986م.
- 31. رضا، محمد رشيد(ت:1354هـ)،، الوحي المحمدي، مؤسسة عز الدين للطباعة والنشر، بيروت ـ لبنان، ط/3، 1406هـ
- 32. رضوان، عمر بن إبراهيم، آراء المستشرقين حول القرآن وتفسيره، دار طيبة للنشر والتوزيع، (د. ط)، (د. ت).
- الزبيدي، محمد مرتضى الحسيني (ت: 1205هـ)، تاج العروس من جواهر القاموس، تح: علي شير، دار
   الفكر، بيروت ـ لبنان، (د. ط)، 1414هـ
- 34. الزرقاني، محمد عبد العظيم (ت:1367هـ)، مناهل العرفان في علوم القرآن، تح: فواز أحمد زمرلي، دار الكتب العربي، بيروت، ط/1، 1995م.
- 35. الزركلي، خير الدين بن محمود (ت:1396هـ)، الأعلام، دار العلم للملايين، بيروت ـ لبنان، ط/5،1980م.
- 36. زقزوق، محمود حمدي، الاستشراق والخلفية الفكرية للصراع الحضاري، طبع كتاب الأمة، قطر، (د. ط)، 1404هـ.

## الدِّراسَاتُ الْعِرَانِيَّة في الأستِيْسَرَاق السِنُويْدِي 🏎



- 37. زكريا، زكريا هاشم، المستشرقون والإسلام، لجنة التعريف بالإسلام يصدرها المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية (الكتاب العشرون)، (د. ط)، 1385هـ \_ 1965م.
- 38. الزنجاني، أبوعبد الله بن عبد الرحيم بن نصر الله (ت:1360هـ)، تاريخ القرآن، قدم له: أحمد أمين (مؤلف كتاب فجر الإسلام ), مؤسسة الأعلمي للمطبوعات, بيروت ـ لبنان، ط3/, 1388 هـ ـ 1969 م.
  - 39. الزيادي، محمد فتح الله، الاستشراق أهدافه ووسائله، دار قتيبة، ط1/، 1998م.
- 40. السايح، أحمد عبد الرحيم، الاستشراق في ميزان نقد الفكر الإسلامي، الدار المصرية اللبنانية،، ط/1، 1417هـ ـ 1996م.
- 41. السبحاني، جعفر، المناهج التفسيرية في علوم القرآن، نشر مؤسسة الصادق ﷺ، قم ـ إيران، ط/4 منقحة ومصححة،1423هـ. ق.
  - 42. محاضرات في الإلهيات، مؤسسة الإمام الصادق السلام، قم، (د. ط)، (د. ت).
- 43. السباعي، مصطفى، الاستشراق والمستشرقون مالهم وما عليهم، دار الوراق للنشر والتوزيع، (د. ط)، (د. ت).
- 44. سعيد، همام وآخرون، الوجيز في الثقافة الإسلامية (الاستشراق والتبشير)، دار الفكر، (د. ط)، (د. ت).
  - 45. سعيد، إدوارد، الاستشراق، ترجمة: كمال أبوديب، مؤسسة الأبحاث، (د. ط)، (د. ت).
- 46. الشاطر، محمد مصطفى، القول السديد في حكم ترجمة القرآن المجيد، مط/ حجازي، القاهرة، (د. ط)، 1936م.
- 47. الشاهرودي، علي النمازي (ت:1405هـ)، مستدرك سفينة البحار، تح: حسن بن علي النمازي، مؤسسة النشر التابعة لجماعة المدرسين، قم المشرفة، (د. ط)، 1409هـ
  - 48. شبلي، عبد الجليل، الإسلام والمستشرقون، مطبوعات دار الشعب، القاهرة، (د. ط)، (د. ت).
- 49. أبوشهبة، محمد بن محمد، المدخل لدراسة القرآن الكريم، دار اللواء للنشر والتوزيع، المملكة العربية السعودية ـ الرياض، ط/3، 1407هـ ـ 1987م.



- 50. الشيخ الأعظم، مرتضى الأنصاري(ت:1281هـ)، كتاب الصلاة، تح: لجنة تحقيق تراث الشيخ الأعظم، المؤتمر العالمي مناسبة الذكرى المئوية الثانية لميلاد الشيخ الأنصاري، قم، ط/1، 1415هـ
- 51. الشيرازي، السيد محمد الحسيني (ت:1422هـ)، تقريب القرآن إلى الأذهان، دار العلوم، بيروت ـ لبنان، ط/1، 1424هـ ـ 2003م.
  - 52. الصالح، صبحى، مباحث في علوم القرآن، دار العلم للملايين، بيروت ـ لبنان، ط/10، 1977م.
- 53. الصباغ، محمد بن لطفي، لمحات في علوم القرآن واتجاهات التفسير، المكتب الإسلامي، ط/3، 1410هـ ــ 1990م.
  - 54. صبرة، عفاف، المستشرقون ومشكلات الحضارة، دار النهضة، القاهرة، (د. ط)، 1980م.
- 55. الصدر، محمد باقر بن حيدر (ت:1400هـ)، المدرسة القرآنية، إعداد وتحقيق: لجنة التحقيق التابعة للمؤتمر العالمي للإمام الشهيد الصدر، نشر مركز الأبحاث والدراسات التخصصية للشهيد الصدر، الطبعة المحققة في المؤتمر/1421ق.
- 56. الصغير، محمد حسين، المبادئ العامة لتفسير القرآن الكريم بين النظرية والتطبيق، دار المؤرخ العربي، بيروت \_ لبنان، ط/1، 2000م.
  - 57. المستشرقون والدراسات القرآنية، دار المؤرخ العربي، بيروت ـ لبنان، ط/1، 1999م.
    - 58. تاريخ القرآن، دار المؤرخ العربي، بيروت ـ لبنان، ط/1، 1420هـ ـ 1999م.
- 59. القاسم، خالد عبد الله، مفتريات وأخطاء دائرة المعارف الإسلامية الاستشراقية، دار الصميعي للنشر والتوزيع، ط/1، 2010م.
  - 60. الطباطبائي, محمد حسين (ت:1402هـ)، القرآن في الإسلام, طبعة سبهر, طهران، 1404هـ
- 61. الميزان في تفسير القرآن، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرفة، (د. ط)، (د. ت).
- 62. العاملي، جعفر مرتضى، الصحيح من سيرة الإمام علي السيخات السلامي، ط/1، 1430 هـ 1388 هـ 1388 هـ

# الدِّلسَاتُ الْعَرَانِيَّة في الاُسْتِشِرَلَق البِسُويْدِي 🏎

- 63. الصحيح من سيرة النبى الأعظم والمناثقة، دار الحديث، قم \_ إيران، ط/1، 1426هـ \_ 1385ش.
- 64. العاني، عبد القهار داوُد، الاستشراق والدراسات الإسلامية، دار الفرقان للنشر والتوزيع، ط/1، 1421هـ ـ 2001م.
- 65. عبد الوهاب، أحمد، الوحى والملائكة في اليهودية والمسيحية والإسلام، مكتبة هبة، ط/1، 1399هـ ـ 1979م.
- 66. عبده، محمد (ت:1323هـ)، رسالة التوحيد، تعليق وتصحيح: محمد رشيد رضا، الهيئة العامة لقصور الثقافة، (د. ط)، (د. ت).
- 67. عبد الحميد، عبد الغنى أكوريدي، المستشرق القسيس إيليجا كولا أكلاندي ومنهجه في ترجمة معاني القرآن الكريم الى لغة اليوربا، (د. ط)، (د. ت).
  - 68. عتر، نور الدين، علوم القرآن الكريم، مط/ الصباح، ط/1، 1414هـ ـ 1993م.
  - 69. العطار، داوُد (ت:1403هـ)، موجز علوم القرآن،،مط: الزهراء، بغداد، ط/1، 1393هـ
    - 70. عقيقي، نجيب، المستشرقون، دار المعارف، القاهرة، ط3، 1964م.
- 71. عللوه، محمد، الغزوالفكري والرد على افتراءات المستشرقين، دار الأقصى، دمشق ـ سوريا، ط/1، 2002م.
- 72. عميرة، عبد الرحمن، الإسلام والمسلمون بين أحقاد التبشير وضلال الاستشراق، دار الجيل، بيروت، (د. ط)، (د. ت).
  - 73. عيسوى، عبد الرحمن، معالم علم النفس، دار المعرفة الجامعية، الإسكندرية ـ مصر، ط/1، 1996م.
    - 74. فوزي، فاروق عمر، الاستشراق والتاريخ الإسلامي، الأهلية للنشر والتوزيع، ط/1، 1998م.
- 75. الفيومي، محمد إبراهيم، الاستشراق في ميزان الفكر الإسلامي، قضايا إسلامية (سلسلة يصدرها المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية \_ 3 \_)، مصر، 1414هـ \_ 1994م.
  - 76. القطان، منّاع، مباحث في علوم القرآن، نشر مكتبة وهبة، ط/7، (د. ت).



- 77. كاشف الغطاء، الشيخ محمد حسين (ت: 1373هـ)، دائرة المعارف النجفية، إعداد مركز النجف الأشرف للتأليف والتوثيق والنشر، نشر: مجمع الذخائر الإسلامية، النجف الأشرف، ط/1، 1436هـ ـ 2015.
  - 78. الكوراني، على، جواهر التاريخ، دار الهدى، مط/ظهور، ط/1، 1427هـ
- 79. المحقق الداماد، محمد باقر بن محمد (ت:1041هـ)، الرواشح السماوية، تح: غلام حسين قيصريه، نعمة الله الجليلي، دار الحديث، قم، ط/1، 1422هـ ـ 1380ش.
  - 80. المجلس الإسلامي السويدي، الإسلام والمسلمين في السويد2001م، (د. ط)، (د. ت).
- 81. المشهدي، محمد رضا القمي (ت:1125هـ)، تفسير كنز الدقائق وبحر الغرائب، تح: حسين درگاهي، الناشر: مؤسسة الطبع والنشر وزارة الثقافة والارشاد الاسلامي، ط/1، 1411 هــ 1990م.
- 82. المصطفوي، حسن، التحقيق في كلمات القرآن الكريم، الناشر: مؤسسة الطباعة والنشر، وزارة الثقافة والإرشاد الإسلامي، ردمك، ط/1، 1417هـ
  - 83. المطعني، عبد العظيم، الاسلام في مواجهة الاستشراق، دار الوفاء، المنصورة، ط/1، 1407هـ.
- .84 معرفة، محمد هادي (ت:1423هـ)، التمهيد في علوم القرآن، ط2/ مزيدة ومنقحة، مط: ستاره، 2009م.
  - 85. مغنية، محمد جواد(ت:1400هـ)، تفسير الكاشف، دار الملايين، بيروت ـ لبنان، ط/3، 1981م.
- 86. الندوي، عبد الله عباس، ترجمة معاني القرآن وتطور فهمه عند الغرب، كتاب شهري يصدر عن رابطة العالم الإسلامي، السنة الخامسة عشر، جمادي الآخر1417هـ العدد 174.
- 87. النوري، الحاج ميرزا حسين (ت:1320هـ)، مستدرك الوسائل، تحقيق: مؤسسة آل البيت الله التراث، بيروت ـ لبنان، ط/2، 1408 هـ- 1988 م.
- 88. النملة، علي بن إبراهيم، الاستشراق والدراسات الإسلامية، مكتبة التوبة، الرياض ـ المملكة العربية السعودية، ط/1، 1418هـ ـ 1998م.

## الدِّراسَاتُ الْعِرَانِيَة في الأستِيْدَرَاق اليَسُويْدِي 🏎



- 89. الهاشمي، حبيب الله (ت:1324هـ)، منهاج البراعة في شرح نهج البلاغة، تح: سيد إبراهيم الميانجي، المطبعة الإسلامية، طهران، ط/4، (د. ت).
- - 91. هيكل، محمد حسين، حياة محمد، طبعة القاهرة، (د. ط)، (د. ت).

#### الرسائل الجامعية:

- 1. الأعرجي، ستار جبر، الوحي ودلالته في القرآن الكريم والفكر الإسلامي، رسالة ماجستير، كلية الشريعة، جامعة بغداد، 1992م
- 2. الجنابي، أمجد يونس، آثار الاستشراق الألماني في الدراسات القرآنية، أُطروحة دكتوراه، كلية الآداب، الجامعة العراقية،2012م.
- الحجار، عدي جواد علي، الأسس المنهجية في تفسير النص القرآني، أُطروحة دكتوراه، كلية الفقه،
   جامعة الكوفة، 2009م.

#### المصادر الأجنبية:

- 1-Tornberg, Karl Johann, Koranen, kristian fylhlm shyl ghalirub, lund 1874.
- 2-Sadiqa,qanita, Den Heliga Quranen,published by: s.H.Abbasi ,additional Vakil-ut-Tasnif and Nazir Eshaat.
  - 3- Zettersteen, Karl Vilhelm, Koranen, Stockholm. wahlstrom and widstrand.
  - 4-Bernström, Mohammed Knut, Koranens budskap, Stockholm, 2000
  - 5-Hedin, Christer, Islam Enligt Koranen, Förlag:Alhambra, Upplaga2, 2010.
- 6-Andrae, Tor, Mohammed: The Man and His Faith, translated by Theophil Menzel, Unied States, 2016.



7-Jonas Svensson och Stefan Arvidsson, Människor och makter 2.0, En introduktion till religionsvetenskap, Utgiven av Högskolan i almstad,2010.

8-Crusenstolpe, Fredrik, Koran, Norstedt, Stockholm, 1843.

#### البحوث والمقالات:

- التركماني، عبد الحق، شخصية الرسول في كتاب (محمد حياته وعقيدته) للمستشرق السويدي تور أندريه، بحث في مؤتمر نبي الرحمة محمد الربيشية، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، الرياض، 1431هـ.
- 2. الخطيب، عبد الله، دراسة نقدية لترجمة معاني القرآن الكريم إلى اللغة الإنكليزية للمستشرق ج. م. رودويل، بحث ندوة القرآن الكريم في الدراسات الاستشراقية 16-1427/10/18هـ ج. م. مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف.
- 3. العبيد، علي بن سليمان، ترجمة القرآن الكريم حقيقتها وحكمها، بحث ندوة ترجمة معاني القرآن الكريم تقويم للماضي وتخطيط للمستقبل عام 1422هـ مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف.
- 4. العيص، زيد عمر عبد الله، علم المكي والمدني في عيون المستشرقين، بحث ندوة القرآن الكريم في الدراسات الاستشراقية 16-1427/10/18 هـ 7-2006/11/9م، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف.
- 5. كمارا، فودي سوريبا، دراسة ترجمة معاني القرآن الكريم إلى اللغة الفرنسية التي أعدها ريجيس بلاشير، بحث مقدم في ندوة ترجمة معاني القرآن الكريم تقويم للماضي وتخطيط للمستقبل عام 1422هـ مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف.
- 6. كومش، صدر الدين، مصادر القرآن الكريم عند المستشرقين، بحث ندوة القرآن الكريم في الدراسات الاستشراقية 1427/10/18 هـ 7-2006/11/9، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف.
- 7. محمد، إدريس حامد، آراء المستشرقين حول مفهوم الوحي، بحث ندوة القرآن الكريم في الدراسات

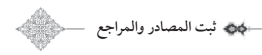
# الدِّراسَانُ الْهِ الْسَانِيَةِ فِي الْاَسِيْشِرَاقِ السِّيُويْدِي 🍑

الاستشراقية (1427/10/18-16هـ، 7-2006/11/9م، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف.

- 8. المطعني، عبد العظيم، (الكلام المكرر) بحث ضمن كتاب حقائق الإسلام في مواجهة شبهات المشككين، إشراف وتقديم: محمود حمدي زقزوق، المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية، القاهرة، 1423هـ ـ 2002م.
- 9. مقبول، إدريس، الدراسات الاستشراقية للقران الكريم، بحث ندوة القرآن الكريم في الدراسات الاستشراقية (16-1427/10/18 م. مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف.
- 10. المليباري، محمد أشرف علي، أهداف الترجمات الاستشراقية لمعاني القرآن الكريم ودوافعها، بحث ندوة القرآن الكريم في الدراسات الاستشراقية (16-1427/10/18هـ 7-2006/11/9، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف.

#### المجلات والدوريات:

- أبوعساف، رفعت، مقال بعنوان: المكتبة الملكية السويدية وعاء ثقافي جامع، جريدة البيان الإماراتية، تاريخ النشر:17/ أكتوبر/ 2014م.
- الحمداني، مهند محمد صالح، الوحي في القرآن الكريم وموقف المستشرقين منه، مجلة كلية التربية الأساسية، العدد السادس والستون، 2010م.
- د. طه، طه عابدین، (ترتیب سور القرآن الكریم دراسة تحلیلیة لأقوال العلماء، مجلة البحوث والدراسات القرآنیة، العدد التاسع، السنة الخامسة والسادسة.
  - 4. النجار، شكري، لِمَ الاهتمام بالاستشراق، مجلة الفكر العربي، العدد1983/31م.
- حمادي، قاسم، مقال بعنوان: ترجمة معاني القرآن الكريم الى اللغة السويدية لمحمد كنوت برنستروم، مجلة الحياة، العدد13098، تاريخ النشر 1999/1/15.
- 6. محيسن، محمد سالم، تاريخ القرآن، مجلة دعوة الحق سلسلة شهرية، 15 جمادي الأخرة، لسنة 1402هـ

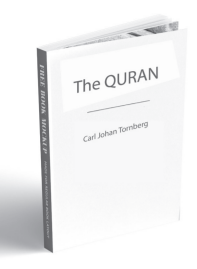


#### المواقع الإلكترونية:

- 1. islamguiden.com/islam/islam\_sweden.html.
- mawdoo3.com.
- 3. Hellquist. Elof (1922). Svensk etymologisk ordbok. Stockholm: Gleerups förlag.
- 4. www.marefa.org
- 5. www.almaany.com/ar/dict/ar-en/
- 6. 'U.S. State Department Background Notes: Sweden
- 7. www.alukah.net
- 8. www.grenc.com/show\_article\_main.cfm?id=26829
- 9. www.oversattarlexikon.se/artiklar/Svenska\_Koranöversättningar
- 10. http://heliga-koranen.se/koranen/surat/61 /as-saff.
- 11. https://www.almaany.com/ar/dict/ar-ar.
- 12. wikipedia.org/wiki/Petrus\_Kirstenius.
- 13. http://sv.rilpedia.org/wiki/Nicolaus\_Olai\_Bothniensis.
- 14. https://islamhouse.com/ar/books/450165.

# الملحق الأول ---

# ﴿ الدِّراسَاتُ الْعِرَانِيَّة فِي الأَسِيْشِرَاق السِّسُويْدِي ﴿



#### معلومات الكتاب

- اسم الكتاب: القرآن

-المؤلف: كارل يوهان تورنبيرغ

دار النشر: كريستيان فيلهلم شيل غليروب لوند

1874م

قام بهذه الترجمة المستشرق (كارل يوهان تورنبيرغ) (1807) (Carl Johan Tornberg) م المدترجمة المستشرق (كارل يوهان تورنبيرغ) (1873م ـ 1874م). وجاءت هذه الترجمة بسبب زيادة اهتمام السلطة في السويد بالبحوث الاستشراقية بعد المؤتمر الاستشراقي الكبير الذي انعقد في العاصمة السويدية (أستوكهولم) في عام (1889م)، على يد الأكاديمي (كارل يوهان تورنبيرغ)، الذي يشغل منصب أستاذ اللغات الشرقية في جامعة لوند، وعمل بشكل وثيق مع المستشرقين في أوروبا خلال منتصف القرن التاسع عشر، وبدأ ترجمته بهقدمة مؤلفة من (79) صفحة، تناول فيها سيرة النبي محمد بصورة سلبية، كما أنّه ذكر في هذا الكتاب سيلًا من الاتهامات والطعون ضدّ النبي الأكرم المرابية والقرآن الكريم، فهو يمثّل الصور السلبية والمتعصّبة للمستشرق السويدي.





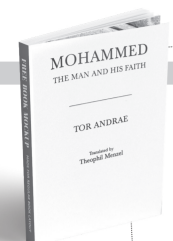
#### معلومات الكتاب

- **ـ اسم الكتاب:** القرآن
- المترجم: مُترجم من قِبل كارل فلهلم زتّرستين
- دار النشر: والستروم وويدستراند أستوكهولم

هذا الكتاب هو ترجمة للقرآن الكريم، تضمّن مقدّمة من (15) صفحة، تناول المترجم فيها شخصية النبي محمد والمنتين بصورة سلبية، واعتمد إلى حدّ كبير على أشهر التعليقات من قبل المترجمين؛ كتعليقات (محمد أسد) وغيره، وكان يضع النص القرآني في سياق التاريخ الديني، ثمّ يوضح العلاقة ما بين النص القرآني والقصص والظواهر التي يُشير إليها، والتقاليد اليهودية، والمسيحية، كما أنّ المعلومات المتعلّقة بالتسلسل الزمني للقرآن مستمدة بشكل حصري من (نولدكه وشفالي)، وأنّ مقترحات التصحيح تستند بالكامل إلى نتائج أبحاث (بارث)، وأنّ شرح وبيان قضايا ومسائل النزاع النظرية البحتة بين النبي محمد المنتشاد وأبناء بلده يتصل بشكل أساس بد (بوهل). هذه الوسائل المساعدة، التي استخدمها كثيرًا، وتم الاستشهاد بها.

#### - الدِّراسَانُ الْعِرَانِيَّة فِي الأسِيْشِرَاق السِسُويْدِي 🔷





#### معلومات الكتاب

- -اسم الكتاب: محمد حياته وعقيدته
- المؤلف: المستشرق السويدي: تورأندريه
- -المترجم: مترجم إلى اللغة الإنجليزية من قِبل: ثيوفيل منزيل
  - النشر الأصلى: نيويورك: سكريبنر، 1939م.

هذا الكتاب هو نتيجة لسلسة من المحاضرات عن النبي محمد القاها (تور أندريه) في المعهد العالي لتاريخ الأديان في العاصمة السويدية أستوكهولم، صدرت الطبعة الأولى من هذا الكتاب في أستوكهولم عام (1930م)، ثمّ تُرجم الكتاب في ما بعد إلى لغات عدّة منها: الإيطالية، والإنجليزية، والفرنسية، والإسبانية، وجميع هذه الترجمات كانت عن الطبعة السويدية الأولى، تناول في هذا الكتاب حياة النبي محمد والتياثية منذُ ولادته حتى وفاته، مقسمًا بحثه إلى مقدّمة وسبعة فصول: تكلّم في الفصل الأول: عن الجزيرة العربية في زمن النبي محمد والتياثية، وفي الثاني: تحدّث عن حياة النبي محمد منذُ الطفولة حتى البعثة، وجاء الفصل الثالث: عن الرسالة الدينية للنبي محمد والرابع: تكلّم فيه عن الوحي، والخامس: كان في الصراع مع قريش، والسادس: خصّصه لحاكمية النبي محمد والتياثية في المدينة، وآخرها السابع: الذي تحدّث فيه بخصوص شخصية النبي محمد والنبي محمد والنبية والمدينة والنبي محمد والنبية والمدينة والنبي محمد والنبية والنبي محمد والنبية والمدينة والنبي محمد والنبية والنبية والمدينة والنبي محمد والنبية والمدينة والنبية والنبية والمدينة والنبية والنبية والمدينة والنبية والنبية والمدينة والنبية والنبية والنبية والمدينة والنبية والمدينة والنبية والنبية والمدينة والنبية والنبية والمدينة والنبية والنبية والمدينة والمدينة

اعتمد في هذا الكتاب على مصادر المسلمين، من كتب السنّة (الصحيحين، والسنن، وغيرها)، وكتب السيرة (سيرة ابن هشام، وطبقات ابن سعد، وغيرها).

يعدّ صاحب هذا الكتاب ـ مقارنة بغيره من المستشرقين ـ منصفًا في حكمه وبعيدًا عن التعصّب والتحامل.





#### معلومات الكتاب

-اسم الكتاب: الإسلام وفق القرآن الكريم

-المؤلف: كريسترهيدين

**ـ نشر**: الحمراء

-اللغة السويدية

**ـ الطبعة:** الثانية

السنة: 2010م

عدد الصفحات: 142صفحة

كتاب الإسلام وفق القرآن الكريم مؤلَّف من (141) صفحة، هو من أفضل الكتب الاستشراقية السويدية التي تناولت حياة النبي محمد والتراب والقرآن والإسلام؛ إذ معظم ما جاء في هذا الكتاب من الآراء في شخص الرسول، أو في وصف القرآن، أو المسلمين، جاء منصفًا وعادلًا، فلم يوجّه في هذا الكتاب طعنًا أو تهمةً أو فريةً إلى الرسول الكريم محمد والمسلمين، أو للقرآن الكريم، وإنمًا كان المدافع الأول ضد تهم المستشرقين ومفترياتهم بصورة عامة، والسويديين بصورة خاصة. تناول في هذا الكتاب حياة النبي، والوحي، وعملية جمع القرآن، ترتيب السور والآيات، والمكي والمدني، والإعجاز، وغيرها من المباحث القرآنية، بصورة مؤدبة ومنصفة، وقد اختار أفضل الكلمات والعبارات التي لا تسيء للمسلمين في بيانه للمسائل الحساسة، فهو كتاب من خيرة كتب المستشرقين السويديين.

### الدُّراسَا تُسَالِعَ لَنَيْهَ فِي الأَسِيْشِرَاقِ السِّسُويْدِي 🏎



#### معلومات الكتاب

- **اسم الكتاب**: قرآن مجيد (القرآن المقدّس)
  - المترجم: مترجم من قِبل د. قانيتا صديق
- -هذه الترجمة طُبعت برعاية زعيم الطائفة (الحركة) الأحمدية حضرة ميرزا طاهر أحمد (الخليفة الرابع بعد حضرة ميرزا غلام أحمد، المسيح الموعود).
- تم النشر بواسطة: س.ه. عباسي، بالإضافة إلى فاكيل تسنيف ونذير ايشات

**ـ اللغة**: السويدية

عدد الصفحات:635صفحة

جاءت هذه الترجمة من قبل الفرقة (القاديانية الأحمدية)، وقام بها الدكتور قانيتا صديق واعت هذه الترجمة من قبل الفرقة (الكتاب المقدّس) ضمن (635) صفحة، ولكنّها لم تلقَ قبولًا من الجاليات المسلمة في السويد، وكذلك المؤسّسات الإسلامية السويدية؛ والسبب وراء رفضها من قبل المسلمين في السويد، هو كونها تعكس تفسير الفرقة القاديانية الأحمدية فحسب، من دون التطرّق إلى أيّ تفسيرٍ آخر، أي: إنّها لا تخرج عن اعتقادات الفرقة الأحمدية ومبتنياتها.





#### معلومات الكتاب

-اسم الكتاب: رسالة القرآن الكريم

-المؤلف: محمد كنوت برنستروم، مع تعليقات محمد أسد

.اللغة السويدية

دار النشر: أستوكهولم، 2000م

عدد الصفحات: 1166 صفحة.

هو كتاب ترجم فيه مؤلِّفه القرآن الكريم كاملًا، ضمن (1166) صفحة، وهذه الترجمة هي الترجمة المعتمدة حاليًا في دولة السويد، لما لها من الأهمية الكبرى، فقد جاءت هذه الترجمة على يد الدبلوماسي الكبير الذي قضى معظم حياته ممثلًا لدولة السويد في البلدان الأجنبية والعربية.

صدرت هذه الترجمة عن (دار بروبريوس) في العاصمة السويدية (أستوكهولم)، سنة (1999م)، وتحمّلت وزارة الخارجية السويدية العبء الأكبر من تكاليفها طباعتها وإصدارها، وكانت المؤسسات الإسلامية في السويد تعمل جاهدة على تحمّل تكاليف طباعتها، ولكنّ وزيرة الخارجية السويدية (لينا ولم فالين) رفضت ذلك، وأشارت إلى أنّ إصدار ترجمة كهذه على نفقة الدولة السويدية مدعاة للشرف والفخر ولا مكن التضحية بذلك.

# الملحق الثاني \_\_\_\_

#### أهمّ المباحث القرآنيّة التي وردت في الكتب السويديّة الستة:

#### 1ـ كتاب (القرآن)، المؤلِّف: كارل يوهان تورنبيرغ

والمباحث القرآنية التي وردت في هذا الكتاب؛ هي:

أـ تسمية القرآن: ذكر أنها تعني الشيء المقروء، وفي معنى آخر تدلّ على الوحي، وأنّها مقتبسة من اليهود.

ب ـ الوحي: في هذا المبحث يذكر (تورنبيرغ) سيلًا من الاتهامات ضدّ النبي محمد والمبينية؛ نافيًا كونه موحى إليه من قبل الرب، ومن تلك الاتهامات: أنّه والمبينية ـ حاشاه ـ محتال، وأنّ ما جاء به هوعن طريق التعلّم والتأمل، أو نتيجة الأرواح الشريرة، وكونه كان مهووسًا بالشياطين، ويخيّل إليه، وكونه مصابًا بالصرع والهستيريا، وغيرها من الاتهامات، وذكر بالتفصيل قصة الغرانيق، وكذلك تطرّق إلى مسألة الإسراء والمعراج.

ثمّ انتقل إلى تشخيص صفات النبي محمد المسلم من الناحية الاجتماعية أو العامة وذكر صفات عدّة.

ج - جمع القرآن الكريم: ضمن هذا العنوان ذكر أنّه قد كُتب شيئًا من القرآن في زمن النبي محمد والمرابية وحياته، ويتطرّق إلى وجود القرّاء وكثرتهم، كما ذكر حرب اليمامة وقتل عدد كبير من القرّاء، ودعوة عمر بن الخطاب لأبي بكر بجمع القرآن، فأمر أبو بكر بجمعه، وكلّف زيد بن ثابت بذلك، واحتفظ بهذه النسخة عند الخليفة الأول، ثمّ انتقلت إلى الخليفة الثالث الثاني، ثمّ إلى ابنته حفصة، حتى فشا الاختلاف بين الصحابة في القراءة، فعمد الخليفة الثالث عثمان بن عفّان إلى رفع ذلك الاختلاف بتوحيد المصاحف وإرسالها إلى الأمصار، ولكن يبيّن أنّ القرآن في وضعه الحالى ليس هو نفسه الملخّص من قبل محمد المرابية.



- د ـ المكي والمدني: يذكر أنّ كلّ سورة تحمل تعبير (مكية) أو (مدنية)؛ تبعًا لمكان نزولها، ولكنّ هذه المعلومات لا يمكن الاعتماد عليها؛ بسبب ما نجده من التداخل بين الآيات المكية والمدنية.
- هـ ـ تسمية السور القرآنية وترتيبها: يتطرّق إلى علماء الأزمنة الأخيرة ومحاولتهم في ترتيب سور القرآن الكريم بحسب نزولها، لكنّهم تمكنوا فقط من ترتيب السور النازلة بعد الهجرة.
- و ـ مصدر القرآن الكريم: تحدّث عن تواصل النبي محمد القرآن الكريم: تحدّث عن تواصل النبي محمد القرآن الكريم: الكريم: المعلومات منهم شفويًا، ثمّ بعد ذلك أعاد صياغتها على كونها وحيًا من قبل الرب، ويذكر أنّ محمدًا لم يقرأ الكتابات اليهودية والمسيحية أبدًا، وأنّه على الخصوص سعى لتوطيد علاقته باليهود في المدينة.
- ز ـ الإعجاز البياني: ذكر التكرار الموجود في القرآن الكريم لبعض القصص، وقد وجّهه بتوجيه جيد، وهو كون القصص ذكرت في خطابات مختلفة ومتنوعة ولمناسبات متعددة، وتطرّق إلى الحروف المقطعة الموجودة في بداية بعض السور؛ حيث ذهب إلى أنّها غامضة وتعطى فرصة للخيال لابتكار تفسيرات عبثية، ثمّ ذكر رأى نولدكه في هذا الشأن.
- ح ـ تفسير القرآن الكريم: تطرّق إلى أنّ المسلمين شرعوا في شرح القرآن الكريم في وقت مبكر، وذكر أنّ هناك رافدًا مهمًّا لتفسير القرآن الكريم؛ أَلا وهو السنّة التي دوّنها المسلمون وكان في كثير من أحاديثها شارحة للقرآن الكريم ومبيّنة له، ثمّ أصبح تفسير القرآن الكريم يعتمد اعتمادًا كليًا على تلك الأحاديث، بعد ذلك يبيّن أنّ هذه الأحاديث كانت محدودة وتتكلّم عن نفسها، وأنّها لا تصمد أمام النقد، ثمّ دخلت التفسيرات الفلسفية إلى المسلمين، ولكنّها مُنعت من قِبل بعض الأتقياء وسمّيت بالبدعة، وينتقد بعض المستشرقين باعتمادهم على التفسيرات التابعة للمسلمين حرفيًا من دون أن يستخدموا لغة النقد في التفسيرات العقديّة وردّ الخرافات.

#### 🦫 - الدِّراسَاتُ الِْعَرَانِيَّة في الأسِيْشِرَلق البِسُويْدِي 🏎



#### 2ـ كتاب (القرآن)، المؤلف: كارل فلهلم زتّرستين:

#### المباحث القرآنية التي وردت في هذا الكتاب؛ هي:

أـ الوحي: ذكر (زترستين) أنّ ما يدّعيه محمد من نزول وحي الرب عليه وأنّه مبعوث من قبل السماء لا يمتّ إلى الحقيقة بصلة، وإنّا كان ذلك وهمًا توهّمه محمد، كما أنّه نفى كون محمد شاعرًا، وأنّ الوحي الذي يدعيه محمد لم يكن منطقيًا؛ لأنّ محمدًا كان يتراجع عمّا يقوله من قبل، ويُشير بذلك إلى قصة الغرانيق، ويذهب (زترستين) إلى أنّ القرآن الذي جاء به محمد هو وثيقة من تأليفه ويعتبره مؤسّسًا لهذا الدين الجديد.

ب ـ تسمية السور وترتيبها: تكلّم باختصار عن هذا الموضوع فذكر أنّ تسمية السور جرت بشكل اعتباطي؛ بسب كلمة تظهر في النصّ؛ كما في البقرة، الشمس ونحو ذلك، والترتيب جاء بحسب طول السورة، لا بحسب ترتيب نزولها.

ج ـ المكي والمدني: يرى أنّ المخطوطات العربية وطبعات القرآن تذكر أنّ هذه السورة مكية أو مدنية، ولكن مع الأسف هذه المعلومات ليست دامًا موثوقًا بها، ثمّ يقسم الوحي في مكة إلى ثلاث مراحل، ويسير في هذا التقسيم تبعًا لملهمه المستشرق الألماني نولدكه، فالمرحلة الأولى: يتصف الوحي باللغة الشعرية وتأكيدات على مختلف الظواهر الطبيعية؛ مثل: الشمس، والقمر، والليل، والنهار، ونحوها.

**وفي المرحلة الثانية:** اتّصف الوحي فيها بالتعبير الهادئ، واشتمل على بيان عجائب الرب ومعجزاته في الطبيعة.

والمرحلة الثالثة: تضمّنت النمط النثري للوحي، وما ينقص من الوحي يتم تعويضه من خلال التكرار المستمر.

ثمّ يذكر التداخل في الآيات القرآنية المكية والمدنية.

د ـ جمع القرآن: في هذا الموضوع تكلّم عن الثغرات والإضافات التي رافقت عملية الجمع فذكر أنّ مسألة تدوين الوحي قد حصلت فعلًا، ولكن تراجع محمد عمّا قاله أثّر في ذلك، فالوحى لم يكن منطقيًا، ما دعا خصومه إلى لومه في تبديل كلامه وتراجعه عنه، وعليه فقد



وجد القرآن بعد وفاة محمد بوضع خاص وغير منظم، فجمعت مجموعة من الآيات ورتبت في عهد الخليفة أبي بكر، ثمّ ذكر سلبيات الجمع.

هـ مصدر القرآن: يذكر أنّ القرآن مستمد جزئيًا من المصادر اليهودية والمسيحية، وخاصة خطب يوم القيامة التي تشهد بشكل لا لبس فيه على النفوذ والتأثير المسيحي، ومع ذلك فإنّ معرفة محمد بالمسيحية كانت سطحية، والمعلومات التي اقتبسها من الديانتين كانت شفوية، ما أدّى في بعض الأحيان إلى سوء فهم وعدم تلقّي المعلومة بشكل صحيح كما في قصّة مريم؛ إذ ذكرها محمد على أنّها أخت هارون أخي موسى، وكذلك في مسألة هامان من أنّه مستشار فرعون، وغيرذلك...

و ـ الإعجاز البياني: تكلّم عن الإعجاز البياني ذاكرًا الفجوات الموجودة في القرآن ـ بحسب زعمه ـ من الناحية الأسلوبية والتي منها الاستبعاد، والتكرار، وتبدل الشخصية غير الضروري، وما إلى ذلك، وتطرّق إلى القافية، ثمّ بعض المصطلحات المستعارة من اللغات الأخرى.

#### 3- كتاب (محمد حياته وعقيدته)، المؤلِّف: تور أندريه:

#### المباحث القرآنية التي وردت في هذا الكتاب هي:

الوحي: حدّد أندريه فصلًا كاملًا للوحي، واختلفت رؤية (أندريه) عن غيره من المستشرقين السويديين في ظاهرة الوحي الذي تلقاه النبي محمد السيليانية، فيرى أنّ النبي محمد النفسي، وأنّ صادقًا في دعواه مخلصًا لها أشد الإخلاص، لكنّه كان يرجع هذا الوحي إلى الإلهام النفسي، وأنّ تجربة النبي محمد المسيليانية كانت تجربة ذاتية صادقة، وأنّ محمدًا المسيلينية لم يكن يتوقع أنّه سيأتي بكتاب مقدّس للعرب؛ كاليهود والنصارى، فذكر ذلك بقول: «لم يكن محمد يتوقع أنّ الكتاب سيمنح له، ولم يكن يدرك أنّه سيكون نبيًا لقومه، وأنّه سيُقدّم للعرب كتابًا مقدّسًا مثل اليهود والمسيحيين». ثمّ يُشير إلى أنّ النبي محمدًا عتلك قوة نفسية مكنته من الإلهام؛ لأنّ «روح الوحي والمسيحيين». ثمّ يُشير إلى أنّ النبي محمدًا عتلكها الروح بالفعل، سواء أكانت في الواقع في الوعي أو مخفية في ظلام اللاوعي». وأنّ التواصل مع عالم الغيب كان سببه «النشوة ورحلة البصيرة إلى السماء وهو الوضع الطبيعي للاتصال مع عالم الغيب (عالم غير مرئي)، ومن ثمّ تجربة الوحي سوف تتّخذ حتمًا هذا الشكل، لا سيّما بين الناس من ثقافة بدائية، تجارب الوحي تقريبًا دامًا سوف تتّخذ حتمًا هذا الشكل، لا سيّما بين الناس من ثقافة بدائية، تجارب الوحي تقريبًا دامًا

#### 🍑 – الدِّراسَاتُ الْمِرَانِيَّة في الأسِيْسِرَلق البِينُويْدِي 🐟



تكون بين مستوى نفسه للناس الذين يتبعون نوعًا موحدًا، كما أنّ العملية العقلية هي مبدأ تكويني لحين بدأ العمل بالوحي». وبعد ذلك يصل إلى النتيجة الآتية؛ وهي: «أنّ الشكل الذي يفترضه عرض محمد من وحيه النبوي تم تحديده مسبقًا من قبل الأفكار، ومن قبل الرغبات السريّة التي قد سكنت في ذهنه من خلال سنوات من الترقّب». أمّا باقي فصول الكتاب، فقد جاءت عن حياته المنتينية وعلاقته مع قومه ونحو ذلك.

#### 4ـ كتاب (الإسلام وفق القرآن)، المؤلِّف كريستر هيدين:

المباحث القرآنية التي وردت في هذا الكتاب؛ هي:

أ ـ لفظ القرآن: تطرّق إلى أصل لفظ القرآن وبيّن دلالته على القراءة والتلاوة، ولم ينحو منحى غيره من المستشرقين ممّن أنكر الأصل العربي للفظ وأرجعه إلى أصول غير عربية.

ب ـ الوحي: تحدّث عن الوحي بأسلوب مهذّب ومؤدّب جدًا؛ إذ كانت تعبيراته دقيقة جدًا ولا تسبّب للقارئ المسلم أي خدش أو امتعاض، ومن تلك العبارات المهذبة، يقول: «وفقًا لاعتقاد المسلمين أنّ الله هو الذي يتكلّم في القرآن»، وأنّ محمدًا قد كانت له رؤيا حقًا، ثمّ نفى تأثير الديانة اليهودية والنصرانية على القرآن الكريم، وأنّ نص القرآن أوحي إلى محمد لمدّة عشرين عامًا، ثمّ ذكر اتصال النبي بالملك جبرئيل، وأنّه هو الواسطة في نقل الوحي إلى النبى محمد المرابية.

ج ـ أُمّيّة الرسول: يقول من الناحية التاريخية يستحيل إثبات كون محمد كان يقرأ ويكتب أو لم يكن كذلك، وفقًا لاعتقاد المسلمين، ثمّ يبيّن أنّ محمدًا والربيّيّة رجلٌ أميٌّ، أي: لا يقرأ ولا يكتب، ثمّ بعد ذلك يستغرب ويتعجّب من كون هذا الرجل الأميّ يأتي بكتاب علا الأحيال اللاحقة بالدهشة.

د ـ تسمية السور القرآنية وترتيبها: وتحدّث ضمن هذا العنوان عن سبب تسمية السور القرآنية وذكر أنّ التسمية هي مجرد اصطلاح من قِبل الواضع لها، وفي بعض الأحيان لا يوجد تناسب بين التسمية ومحتوى السورة، أمّا ترتيب السور القرآنية فذكر أنّه لم يكن هناك أيّ مبدأ لترتيب معين للسور القرآنية، ولكن تم اختيار الترتيب الموجود حاليًا في القرآن الكريم



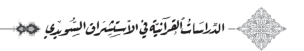
على أساس طول السورة القرآنية وقصرها، فالسور الطوال جاءت في مقدّمة القرآن والقصار كانت في نهايته.

هـ ـ المكي والمدني: في هذا المبحث تطرّق إلى مسألة المكي والمدني، فبيّن أنّ المسلمين منذُ البداية كان لديهم اهتمام بمكان نزول آيات القرآن الكريم، ثمّ ذكر أنّ الترتيب الموجود في القرآن الكريم للآيات لم يكن بحسب مكان نزولها.

و ـ تدوين القرآن الكريم: بين أنّ الوحي عند نزوله على النبي محمد المربيّي كان أتباعه يتعلّمونه عن ظهر قلب، وكان النبي محمد المربيّي يُعلي ما ينزل عليه من الوحي على أتباعه الذين يدوّنون كلّ ما ينزل، ثمّ في القرن السابع تم استنساخ ما كُتب من دون أيّ تضارب في صياغة تلك النصوص، وأنّ النصّ الأصلي تم الاحتفاظ به من دون أيّ تغيير أو إضافات.

ز ـ نفي تأثر القرآن الكريم باليهودية والنصرانية: ذكر أنّ محمدًا على الرغم من أنّه لم يكن يقرأ ويكتب؛ إلّا أنّه كان يمتلك من العذرية الفكرية الجيدة، وأنّ القرآن هو هُرة ولادة عذراء؛ إذ إنّ الرب نفسه يقف وراء كلّ ذلك، ووحي الرب إلى محمد عن طريق جبرئيل ينعكس في قوله تعالى: ﴿وَالنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ اللَّهُوٰىُ اللَّهُوَىٰ اللَّهُوَىٰ اللَّهُوَىٰ اللَّهُوَىٰ اللَّهُوَىٰ اللَّهُوَىٰ اللَّهُوَىٰ اللَّهُوَىٰ اللّهُ وَحَىُّ يُوحَىٰ اللّهُ وَحَىُّ يُوحَىٰ اللّهُ عَلَمُهُ مُلَدِيدًا أَلُوكُمْ اللّهُ اللهُ اللّهُ الله الله الله الذي أنزل على كلّ الأنبياء الملقدّس، وإنّا القرآن ليس رؤية محمد من نصوص الكتاب المقدّس، وإنّا القرآن ليس رؤية محمد من نصوص الكتاب المقدّس، وإنّا اللرب (الله) هو الذي أتاح لمحمد أن ينقل رؤية غير مزوّرة من الوحي الذي أُنزل على كلّ الأنبياء الملامةين».

**ح ـ تفسير القرآن الكريم:** ذهب إلى أنّ بعض النصوص القرآنية يصعب تفسيرها، ومنها ما يستلزم التناقض؛ ولذلك قام ببعض التوضيحات على مثل هذه النصوص، ثمّ ذكر جملة من الآيات التي ترجمها إلى اللغة السويدية واستلزمت توضيحات.



# 5 ـ كتاب (القرآن الكريم) المؤلِّف: محمد كنوت برنستروم: المباحث القرآنية التي وردت في هذا الكتاب، هي:

أ ـ الوحي: تحدّث عن الوحي من كونه كلمات الرب (الله) المُنزلة بواسطة جبريل إلى الله المُنزلة بواسطة جبريل إلى النبي محمد والمرافقة والتي المرافقة والتي المرافقة والتي المرافقة والمرافقة المرافقة والمرافقة والمرافقة المرافقة والمرافقة والمرافقة المرافقة والمرافقة المرافقة والمرافقة والم

ثمّ تطرّق إلى نقد المستشرق السويدي (زترستين) الذي ذهب إلى أنّ القرآن من تأليف النبي محمد والمرابعة في الذي لم يكن مسلمًا في عقيدته، لم يعتبر القرآن وحيًا إلهيًا، وإنّا وثيقة من تأليف مؤسّس الدين محمد، ولذلك كان النص المرفق والنقد والتعليقات في الغالب مصمّمة بطريقة يمكن أن تسيء إلى القرّاء المسلمين.

وذكر -أيضًا- الإسراء والمعراج، وتساءل هل حصل ذلك بالروح فقط؟ أو كان بالجسم أيضًا؟ وانتهى إلى القول الأوّل.

ب ـ تدوين القرآن: ذكر أنّ الترتيب التاريخي للوحي غير متحقّق في القرآن الكريم، وإخّا جاء الترتيب على يد زيد بن ثابت وغيره من الصحابة الذين سمعوا النبي نفسه يتلو القرآن؛ لذلك تم تدوينه في عهد الخليفة الثالث عثمان؛ أي: بعد حوالي عشرين عامًا من وفاة النبي، واستمر حتى يومنا هذا.

ج ـ الإعجاز القرآني: تكلّم فيه عن فواتح السور القرآنية في مقدّمة بعض السور، وذكر أقوال العلماء والباحثين في هذه الحروف، وإلى ماذا ترمز وتدلّ؛

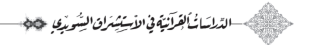
## 6 ـ كتاب قرآن مجيد (القرآن المقدس)، المؤلف: قانيتا صديق: المباحث القرآنية التي وردت في هذا الكتاب؛ هي:

أ ـ الوحي: تحدّث عن الوحي وأنّ الله تعالى أوحى إلى نبيّه شفويًا، وكان نزول الوحي على النبي محمد النبي معدم النبي حينما بلغ من العمر (40) سنة، ثمّ ذكر أنّ الوحي الإلهي ليس مقصورًا على الأنبياء السابقين المذكورين في العهد القديم والعهد الجديد؛ مثل: النبي إبراهيم، ونوح، وموسى، وعيسى، وإمّا مشيئة الله في العالمين مستمرة، فيبعث لهم الأنبياء ليرشدوهم إلى الصراط المستقيم، وأنّ النبي محمدًا المربي المربي وكونه نبيًّا؛ كالأنبياء السابقين.

ب ـ تدوين القرآن الكريم: يذكر أنّ الكتابة؛ وإنْ كانت غير متعارفة في الجزيرة العربية أو لم تكن منتشرة فيها؛ إلّا أنّه قد تم تسجيل الوحي منذُ البداية من خلال كتّاب الوحي، ثمّ يتطرّق إلى الصحابة الذين حافظوا على القرآن الكريم الكرين في ذلك العهد، ومن خلال كتابة الوحي وحفظه في صدورهم، وصون القرآن الكريم من أيّ تغيير، ويستشهد بأقوال بعض المستشرقين المؤيدين لما ذهب إليه.

ج ـ عالميّة الإسلام: ذكرت هذا العنوان؛ لأنّ قانيتا صدّيق من خلال عالميّة الإسلام ينفذ إلى الحركة الأحمدية، فالعالمية الموعود بها المسلمون في نهاية الزمان تتحقّق على يد الإمام المهدي المنتظر(عج)، ووفقًا للعقيدة الأحمدية فإنّ الله -تعالى- قد اختار ميرزا غلام أحمد وهو مؤسّس الحركة الأحمدية ـ أن يكون هو المصلح الموعود.

# الملخص باللغة الإنجليزية



the other orientalism schools like the French, the English and the German one, the Swedish school is a new school. Their studies added nothing to the previous orientalism studies and that they were varied according to the motive; the religious reason resulted in studies full of suspicions and invalidities while the scientific motive resulted in fair and objective studies.

Ministry of Higher Education & Scientific Research

University of Kufa

College of Jurisprudence

Department of the Shari 'a and Islamic Science

The Qur'anic Studies in the Swedish Orientalism

An Objective Study

A Thesis

Submitted to:

The Council of the College of Jurisprudence / University of Kufa

as a Partial Fulfillment of the Requirements of the M.A Degree in Shari 'a and Islamic Science

by:- Esam Hadi Kadhim Al-Sa'idy

Supervised by:-

Prof. Dr. Hikmet Obaid Hussain Al-Khafajy

#### **Abstract**

The orientalism studies had threw light on a number of the orientalism schools. Some of these studies neglected by all the orientalism studies. The orientalism studies in the Scandinavian countries are one of those neglected ones, especially the studies in Sweden that deals with the holy Qur'an and the Prophet of Islam.

The researcher chose the Swedish Orientalism studies for different reason: Sweden had not been occupied by Islam so there is no colonial reason to study Islam in it, its general nature is secular and most of the previous studies of Islam were academic.

In this thesis the researcher followed the critical, analytic inductive method: the Swedish orientalists' opinions were analyzed, discussed and criticized.

The study depends on different resources where the Swedish resources were the first represented by (Al-Qur'an) for the orientalist (Karl You Han Thornburg), (the translation of Al-Qur'an) for the orientalist (Karl Felhelm Zeter Stin), (Islam according to Al-Qur'an) for orientalist (Chester Hidin), (Mohammed: his life and doctrine) for orientalist (Tur Andreh), (the translation of the holy Qur'an) for the Swedish diplomatic (Mohammed Kenot Brinstrom) and (Qur'an Majeed) for Dr. (Qhanita Sedeeq).

The study concluded a number of results such as: Comparing with

#### ، 🕳 » مذاالكتاب « 🧑 «

هذا الكتاب الدراسات القرآنية في الاستشراق السويدي، دراسة أكاديهية قرآنية تتناول الاستشراق السويدي، وما تناول المستشرقون السويديون في دراساتهم وأبحاتهم حول بحوث علوم القرآن ومنهج تفسيره، ابتداءً من الوحي القرآني من منظار الاستشراق السويدي، ونزول القرآن، والإعجاز القرآن وآراء المستشرقين السويدين فيه، وصولاً إلى جمع القرآن الكريم وترجمته من قبل المستشرقين السويدين.

والكتاب الذي بين أيدينا هو بحق محاولة جريشة من الباحث، مع قلّة المصادر وندرتها، وعدم توفّر دراسات المستشرقين السويديّين باللغة العربيّة. وقد اقتحم الباحث هذا الغمار، وبذل جهودًا في ترجمة النصوص، وحاول أن يقدّم قراءةً علميّةً موضوعيّةً في تقويم أعمال أشهر المستشرقين السويديّين حول القرآن؛ تاريخًا، وتفسيرًا، وترجمةً.

ولهذا تشكّل الدراسة عملًا مميّزًا وإضافةً نوعيّةً للمكتبة الاستشراقيّة، ولا سيما أنّ الباحث اعتمد منهجاً وصفياً تحليليّاً مع المناقشة والنقد حيث تدعو الحاجة لذلك.

المركك زالات وباليثرات اث الاستراتية جينة

http://www.iicss.iq islamic.css@gmail.com



